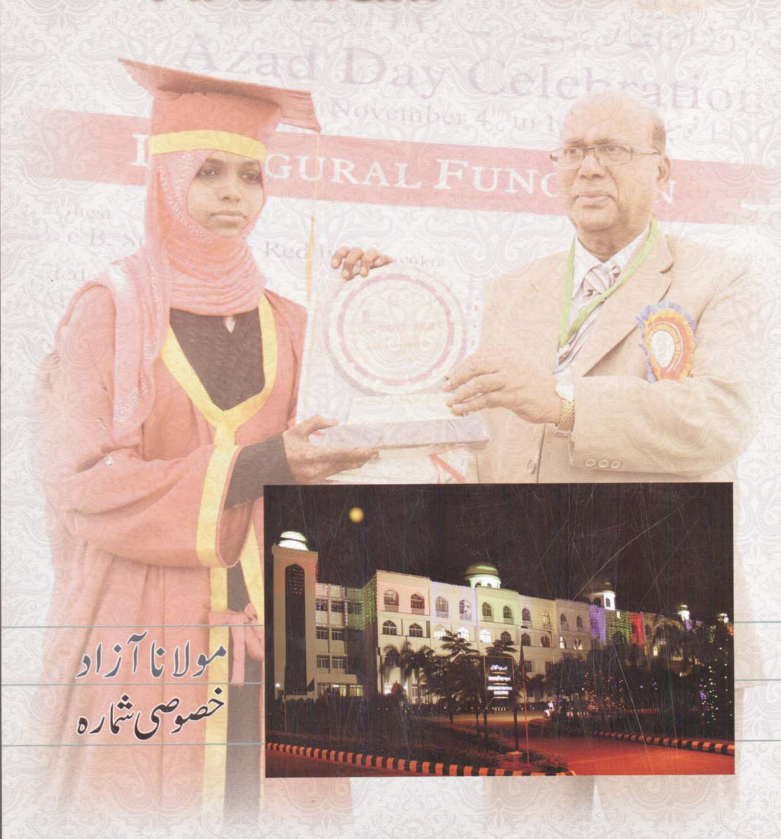
## مولانا آزاد نیشنل اردو یونیورسٹی میگزین Akalam

نومبر 2016 شماره XXIV



#### شخ الجامعه كے قلم سے.....

#### على معنويت مولانا **آزاد کي معنويت**



ڈاکٹر محمداسلم پرویز

عزيز قارئين!

مولانا ابوالکلام آزاد کی شخصیت مختاج تعارف نہیں۔ تحریکِ آزادی کے صفِ اول کے رہنما کے نظریات کو فروغ دینے کی غرض سے ہم ہرسال یومِ آزادتقاریب کا

اہتمام کررہے ہیں۔

یو نیورس کے جریدے' الکلام' کا پیخصوصی ثارہ اس عظیم رہنما کی شخصیت پر محیط ہے۔ مولانا آزاد کی حیات 'شخصیت' فکراورخد مات کے متنوع موضوعات پر لکھنے لکھانے کے تنیک اندرون یو نیورسٹی دلچسی بڑھتی جارہی ہے۔ اس شارے میں شامل نگارشات کا جائزہ لیتے ہوئے میرا بیاحساس ہے کہ وہ دن دوزنہیں جب ہمارے قارئین ' الکلام' کے اگلے خصوصی ثنارے کا بے صبری سے انظار کریں گے۔

مولانا آزاد کے نظریات کی بڑے پیانے پراوروسیع ترتشہیر کی کیا ضرورت ہے؟ ہمارا بیانقان کیوں ہے کہ مولانا آزاد کا'' نظریئہ ہندوستان' ہمہ گیرمعنویت اور تقلید کا حامل ہے؟ ان سوالات کا جواب سیدھا تو ہے مگر آسان نہیں۔

تمام ہندوستانی مولانا آزاد کے مخاطب تھے تاہم مسلمانوں پر اُن کی خصوصی توجہ تھی جو روایات اور بدلتے وقت کے تقاضوں کے درمیان الجھ کررہ گئے تھے۔مولانا نے محسوس کیا کہ حال کا ادراک اور مستقبل کی آ واز پر لبیک کہنا مسلمانوں کے لیے امر دشوار ہے۔اس میں کوئی دورائے نہیں کہ مولانا آزادا پنے وقت سے کافی آ گے تھے کہی وجہ ہے کہ انہیں اپنے ہم مذہبوں کونوشتہ دیوار مجھانے میں کافی دقت ہوئی۔ افسوس اس بات کا ہے کہ مولانا کے دور میں ملک کوجن مسائل اور مخمصوں کا سامنا کرنا بڑا اُن میں سے بعض آج تک بھی برقرار

افسوس اس بات کا ہے کہ مولانا کے دور میں ملک لوجن مسائل اور مخمصوں کا سامنا کرنا پڑا' اُن میں سے بعض آج تک بھی برقرار ہیں۔ چو تو یہ ہے کہ اِن میں سے بیشتر مسائل نے گذشتہ 70 برس کی مختلف ساجی' سیاسی' معاشی اور تکنیکی تبدیلیوں کے نتیجے میں مزید سنگین شکل اختیار کرلی ہے۔ ان حالات میں لازم ہے کہ ہم مولانا آزاد اور اُن کی منفر دقو می شناخت پر فخر کے احساس کے ساتھ ساتھ قوم کے تنوع کا شعوری ادراک کریں جومولانا آزاد کی فکر کا طر والتہازتھا۔

مولانا کی شخصیت کو اگر ہم موجودہ ہندوستان میں مشتر کہ

تہذیب کی زائد از ایک ہزار سالہ تاریخ کی ایک قد آ ور ترین مثال اوراُس کا حامی کہیں تو مبالغہ نہ ہوگا۔ دیگر مذاہب عقائد اور نکاتِ نظر کے تئیں مولانا کی رواداری کسی سیاسی مجوری کا بقیجہ نہیں تھی بلکہ یہ ہندوستان کی تاریخ اور مشتر کہ طخیر ہے متعلق اُن کے گہر ہے شعور کا ادراک تھا۔ ہندوستان کی رواداری اس ملک کے عوام الناس کی صدیوں کی کاوش کا بقیجہ ہے۔ مولانا آ زاد تادم آ خراس مشتر کہ طرز حیات کی روشن مثال رہے۔ انھوں نے ایک ایسے وقت بھی اپنے نظریات پر کوئی سمجھوتہ نہیں کیا جب اُن کے گئی بلند قامت ہم عصر فظریات پر کوئی سمجھوتہ نہیں کیا جب اُن کے گئی بلند قامت ہم عصر کا کہ خوبی اُنھیں نہ صرف آج بلکہ آنے والے زمانوں میں بھی معنویت عطاکر تی ہے۔

سے ہماری او نیورسٹی کی خوش بختی ہے کہ بیمولانا آزاد جیسی عبقری شخصیت کے نام سے موسوم ہے۔ مولانا آزاد سے بینسبت ہم پر بہت سی ذمہ داریاں عائد کرتی ہے۔ مولانا آزاد کی طرح مانو کو بھی اُن راستوں کی نشاند ہی کرنی ہوگی جہاں کوئی اور دیکھنا تک گوارانہیں کرتا۔ ہمیں اُن لوگوں کامستقبل بہتر بنانے کی کوشش کرنی ہوگی جو برسہا برس سے دورا ہے پر کھڑے ہیں اوراضیں یہی نہیں معلوم کہ کدھر جائیں۔ یہ کہنا آسان ہے مگر کرنامشکل۔ اس کارغظیم کے آغاز سے قبل ہمیں خود کوخوا ہے فقلت سے بیدار کرنا ہوگا۔ مولانا آزاد ہی کی طرح ہمارے درداور ہماری ذمہ داری دونوں کی نوعیت منفرد ہے۔ آگے بڑھنے سے درداور ہماری ذمہ داری دونوں کی نوعیت منفرد ہے۔ آگے بڑھنے سے پیشتر ہمیں عوامی اُمنگوں اور تو قعات کی نمائندگی کرنے والی ہندوستان کی یارلینٹ کے تفویض کردہ دائر ہ کارکو کو ظرکھنا ہوگا۔

مولانا کی ہمہ جہت شخصیت ہے ہم سب واقف ہیں۔ وہ اپنی ذات میں ایک انجمن تھے۔ انہیں اپنے ذوق کے ہر میدان میں اس قدر ملکہ حاصل تھا کہ اُس کا عشر عشیر بھی حاصل کرنااس شعبے کے ماہرین کے لیے شاید جوئے شیر لانے سے کم نہیں۔ ہم نے جس انداز میں آغاز کیا ہے؛ مجھے یقین ہے کہ 'الکلام' کے مستقبل کے شاروں میں مولانا آزاد کی زندگی اور افکار کی مزید مختلف جہتیں سامنے آئیں گی۔ ایک ایسے سفر کی سمت جو مانو کا مقدر ہے نہیچھوٹا مگر اہم قدم ہے۔

## مولانا آزاداور شکنیکل ایجویشن

پروفیسرو ہاب قیصر

سالہا سال کی جدو جہد آزادی کے بعد ستمبر 1946 میں ملک میں عبوری حکومت قائم ہوئی۔ ابتدا میں مولانا آزاد مجلس وزارت میں شامل نہیں تھے۔ پنڈت نہرو کے اصرار پر جنوری 1947ء میں انہوں نے وزیر تعلیم کی حیثیت سے حکومت میں شمولیت اختیار کی۔ بعد میں سائنس اور کلچر کی زائد ذمہ داری ان کوتفویض کی گئی۔ 1952 کے پہلے عام انتخابات کے بعد مولانا آزاد کوتعلیم فقدرتی وسائل اور سائنسی تحقیقات کے قلم دان سونے گئے۔ 1957 کے دوسرے عام انتخابات کے بعد وہ دوبارہ تعلیم وسائنسی تحقیقات کی وزارت پر فائز ہوئے۔

آزاد ہندوستان کے پہلے وزرِ تعلیم کی حیثیت سے مولانا آزاد کو شدت کے ساتھا اس بات کا احساس تھا کی گئینی کل ایجو کیشن کے بغیر ملک میں صنعتی ترقی نہیں ہوسکی۔ اگر معاثی ترقی کی رفتار میں اضافہ مقصود ہوتو نگلنیکل ایجو کیشن میں توسیع بے حدضر وری ہے۔ ان کا خیال تھا کہ اس بات پر مستقل نظر رکھی جائے کہ آئندہ ہماری ضرور توں کی تعمیل کے لیے کتنے فنی ماہرین کی ضرورت پیش آئے گی۔ چنانچہ ملک کی آزادی کے ساتھ ہی مولانا آزاد کی سرپرسی میں میں میں اور کرکیاتی سائنسداں ڈاکٹر بھٹنا گرکواس کا صدر مقرر کیا گیا۔ کہیٹی کواس بات کا پیتہ لگانا تھا کہ سائنس اور نگنا لوجی کی تحقیق کے میدان میں مقرر کیا گیا۔ جائی کے کیا تدا بیراختیار کرنے کی ضرورت ہوگی۔ اس کمیٹی نے ملک میں نگنیکل ایجو کی شفارش بھی کی تھی۔ یہیٹ کے لیے کیا تدا بیراختیار کرنے کی ضرورت ہوگی۔ اس کمیٹی نے ملک میں نگنیکل ایجو کی سفارش بھی کی تھی۔ یہیٹن کے فروغ کے لیے ایک بنج سالہ منصو بے کی سفارش بھی کی تھی۔

مولانا آزاد نے ملک کی یو نیورسٹیز 'نگنیکل انسٹی ٹیوشنز اورانڈسٹریز میں ایک مناسب رابطہ کی ضرورت کونا گزیر قرار دیا تھا۔ انہوں نے ٹگنیکل ایجو کیشن سے متعلق اپنے خیالات کا اظہارا پنی بیشتر تقریروں میں کیا تھا۔ چنانچہ 1951 میں اپنے ایک خطاب میں ٹکنیکل ایجو کیشن سے متعلق وہ کچھاس طرح اظہار خیال کرتے ہیں:

> ''وزارت تعلیمات کا جائزہ حاصل کرتے ہی پہلا فیصلہ جو میں نے کیاوہ بیتھا کہ ملک میں اعلیٰ ٹکٹنیکل ایجوکیشن کے حصول کے لیے سہوتیں فراہم کی جائیں تا کہ خودہم اپنی اکثر ضرورتوں کو پورا کرسکیں۔ہمارے نو جوانوں کی ایک بڑی تعدادااعلیٰ تعلیم کے حصول

کے لیے جو ملک سے باہر جاتی تھی خود ملک میں تعلیم حاصل کرسکتی

ہے۔ میں اس دن کا منتظر تھا اور اب بھی ہوں جب ہندوستان میں شکنیکل ایجوکیشن کی سطح اتنی بلند ہوجائے کہ باہر سے لوگ ہندوستان اس غرض سے آئیں گے کہ یہاں اعلیٰ سائنس اور ٹکنیکل ایجو کیشن و ٹرینگ حاصل کریں۔'

مولانا آزاد نے اپنے خواب کی تکمیل کے لیے کئی گھوس قدم اٹھائے۔ان میں ملک میں اعلیٰ تعلیم کے لیے بین رسی اعلیٰ تعلیم کے لیے بین رسی گرانٹس کمیشن (UGC) 'میڈیکل تعلیم کے لیے انڈین کونسل فار میڈیکل ریسر ہی (ICMR) اورا گریکاچر کی تعلیم کے لیے انڈین کونسل فار الریکاچر ل ریسر ہی (ICAR) جیسے اعلیٰ سطح کے اداروں کا قیام قابل ذکر ہے۔ ملک میں سائنسی اور صنعتی تحقیق کو فروغ دینے کے لیے 1942 میں کونسل فار سائنٹفک اینڈ سائٹر میل ریسر ہی (CSIR) قائم کیا گیا تھا اوروہ ایک غیر فعال ادارہ بن کررہ گیا تھا۔ انہوں نے اس کونہ صرف فعال بنایا بلکہ اس کے تحت 12 قومی ادارے قائم کیے جن میں سنٹرل روڈ ریسر ہی انسٹی ٹیوٹ سنٹرل بلڈنگ ریسر جی انسٹی ٹیوٹ اور الکٹرا نک انجینئر نگ ریسر جی انسٹی ٹیوٹ اور الکٹرا نک

ملک میں کونسل فارسائنفک اینڈ انڈسٹریل ریسرچ (CSIR) کے توسیعی کام

1949 ہی سے شروع کیے گئے تھے۔ پٹڑت نہرو بحثیت وزیر اعظم اس کے صدر اور مولانا آزاد بحثیت وزیر اعظم اس کے صدر اور مولانا آزاد بحثیت وزیر تعلیم اس کے نائب صدر مقرر ہوئے۔ پٹڈت نہرواس کی تمام تر تی کے فیصد دار تھے اور مولانا آزاد اکے روز بروز کے معمولات کے علاوہ اس کے طویل مدتی منصوبوں میں شریک رہے۔ مولانا نے CSIR کے لیے سائنس اور انڈسٹریز کے انفراسٹر کچرکی ترقی کو جوسمت بخشی تھی وہ لاکق تحسین ہے۔ بقول خود ان کے 'وہ CSIR کے امور میں بحثیت وزیر نہیں بلکہ بحثیت عہد بدارشامل رہے''۔

ہندوستان میں سار جنٹ رپورٹ کوتسلیم کرتے ہوئے 1945 میں نیشنل کونسل فارٹکنیکل ایجوکیشن قائم کیا گیا تھا تا کہ یہاں ٹکنیکل ایجوکیشن کو فروغ حاصل ہو۔ 1953 میں اس کونسل کے دستور میں ترمیم کی گئی اور مولانا آزاد کو بحثیت وزیر تعلیم اس کا صدر مقرر کیا گیا۔ جس پر انہوں نے اس کونسل کی تنظیم جدید کی اور ملک میں ٹکنیکل ایجوکیشن کے انسٹی ٹیوشنز کا ایک جال سابچھادیا۔

نگنیکل ایجوکشین اوراس کی تربیت کے لیے مولانا آزاد کا ایک بڑا کارنامہ یہ ہے کہ انہوں نے 1951 میں کھڑگ پورانسٹی ٹیوٹ آف ہارٹائنالو جی کے قیام کو مملی شکل دی جس نے بعد میں انڈین انسٹی ٹیوٹ آف ٹکنالو جی ۱۱۲ کھڑگ پور کے نام سے ملک کھر میں شہرت حاصل کی۔اس ادارے میں انجینئر نگ کے بنیادی کورسز میں داخلوں کے ساتھ Civil Architectural Engineering اور آکینگور کی ڈگر یوں کے لیے بھی داخلے دیے جاتے تھے۔ یہاں پروڈکشن انجینئر نگ اور Combustion میں پوسٹ گر بجولیشن کورسز بھی شروع کیے گئے۔اس ادارے میں لیوسٹ گر بجولیشن کورسز بھی شروع کیے گئے۔اس ادارے میں سارے ایشیا میں اپنی نوعیت کا واحد کورس تھا۔ اس طرح مولانا آزاد کے دوروزارت بی سارے ایشیا میں اپور جیسے ایک جھوٹے سے ادارے نے بہت بڑے ادارے کی شکل اختیار کر کی تھی۔

مولانا آزاد نے انڈین انسٹی ٹیوٹ آف سائنس بنگلورکووسعت دیتے ہوئے اس کو تیزی کے ساتھ ترقی کی سمت گامزن کیا۔ ان کے دورِ وزارت ہی میں بیادارہ سائنس اورٹکنالوجی کی اعلیٰ تعلیم و تحقیق کے ایک مرکز کی حیثیت اختیار کر چکا تھا۔ اس میں

ہوا بازی سے متعلق اربوناٹیکل انجینئر نگ اندرونی احراق سے متعلق Internal ہوا بازی سے متعلق احراق سے متعلق Combustion Engineering 'خام دھاتوں کو صاف کرنے سے متعلق Metallurgy اور پاورانجینئر نگ کے شعبے قائم کیے گئے تاکہ نو جوانوں کوان میدانوں میں تعلیم 'تربیت اور حقیق کی سہولتیں مہیا کی جاسکیں۔اس ادارے کا ایک اور مقصد یہ بھی رہا کہ الکٹریکل انجینئر نگ کے گریجویٹس کو برقی قوت کے Production and کی نہایت اعلیٰ تعلیم دی جائے۔

مولانا آزادا پی تقریروں میں چاہوہ گلنیکل ایجویشن کی کل ہند مجلس میں ہویا ہندوستانی قومی کمیشن کے جلسوں میں 'چاہے ریاستی وزرائے تعلیم کی کانفرنس میں ہویا مختلف اداروں کے یوم تاسیس پر سننے والوں میں اس امر کاشعور پیدا کیا کرتے کہ تعلیم ہی منصوبہ بندی کی کامیا بی کی اساس ہے اور ٹکنیکل ایجوشین کو ہرسطح پر رائج کے بغیر نہ ملک میں صنعتی ترقی ہوسکتی ہے اور نہ ان صنعتوں کو برقر اررکھا جاسکتا ہے۔ وہ اپنے دورِ وزارت میں راہ کی مشکلوں 'مالیہ کے فقدان' موزوں ماہرین کی کمی اور مختلف اقسام کے انفرا اسٹیجر زکی قلت کے باوجود ملک میں ٹکنیکل ایجوکیشن کی توسیع کے لیے جٹے رہے۔ ٹکنیکل ایجوکیشن کی توسیع کے لیے جٹے رہے۔ ٹکنیکل ایجوکیشن کی توسیع کے لیے جٹے رہے۔ ٹکنیکل ایجوکیشن کی توسیع کی شکل میں ہویا چاہے وہ بلڈنگس کی توسیع کی شکل میں ہویا چاہے وہ مشینوں کی فراہمی کی شکل میں ہویا تاہی نہیں کی ۔ اس سلسلے ماہر اسا تذہ کی بھرتی کرنے کے معاملہ میں انہوں نے بھی بھی کوتا ہی نہیں کی ۔ اس سلسلے ماہر اسا تذہ کی بھرتی کرنے کے معاملہ میں انہوں نے بھی بھی کوتا ہی نہیں کی ۔ اس سلسلے ماہر اسا تذہ کی بھرتی کرنے کے معاملہ میں انہوں نے بھی بھی کوتا ہی نہیں کی ۔ اس سلسلے میں وہ مقامی ارباب اقتد ارکی ہرمکنہ مدد کی اگرتے تھے۔

1956 تا 1961 دوسرے پنج سالہ منصوبے ہیں ریاستی اور مرکزی وزارت تعلیمات کے لیے بیشن کونسل فارنگلنیکل ایجوکیشن اور یو نیورسٹی گرانٹس کمیشن کی منظورہ تعلیمات کے لیے بیشنل کونسل فارنگلنیکل ایجوکیشن اور 37 لاکھروپے کی رقم مختص کی گئی تھی تا کہ آئی آئی گھڑک پوڑو ہلی پالی ٹکنک اورانڈین انسٹی ٹیوٹ آف سائنس کی ترقی کے علاوہ 19 انجینئر نگ کا کجسس '77 پالی ٹکنکس اور 60 چھوٹے ٹکنیکل اسکولس کا قیام عمل میں لایا جاسکے۔ عجیب اتفاق کی بات ہے کہ اس منصوبے کے دوران 22 فروری 1958 کو مولانا آزاد کا سانحہ ارتحال ہوگیا اوروہ ہیسارے کا م اپنی راست نگرانی میں کروانہ سکے۔

پروفیسروہاب قیصر، نظامت ترجمہ داشاعت سے دابستہ ہیں۔





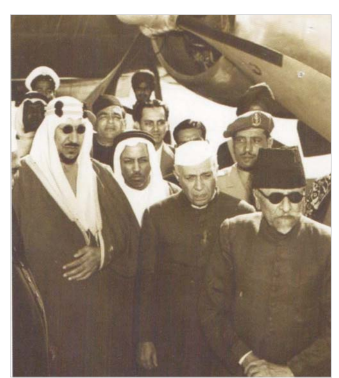
### مولانا آ زاد کی تحریروں برعر بی اثر ات کے بعض وجوہ

مولانا ابوالکلام آزاد ہندوستان کی الیی عبقری اور نابغهٔ روزگار شخصیت کا نام ہے جس کی ذات میں عالم وادیب، مفکر وخطیب، صحافی وشاعراور قائدوسیاستدال سب جمع ہوگئے ہیں۔اوران کی ذات ہی کی طرح ان کے تمام اوصاف بھی امتیازی حیثیت کے حامل ہیں۔لہذاان کے اسلوب کی انفرادیت بھی کسی حیرت واستجاب کا باعث نہیں ہوسکتی ہے۔اوران کے اسلوب تحریر کا سب سے نمایاں پہلواس پرعربی زبان کا غیر معمولی اثر ہونا ہے۔

اس مختصر مضمون کا مقصد نه آزاد کی تحریروں کی تفهیم اوران کا تعین قدر ہے نه ان کے نثری اسالیب کا بیان ۔ اس کا مقصد صرف اور صرف مولانا کی تحریروں پرعربی اثرات کے بعض وجوہ کا ذکر کرنا ہے اور ان کا احاطہ و حصر بھی مطلوب نہیں ہے ۔ مولانا آزاد کی تحریروں پرعربی اثرات کا نمایاں اسباب مندرجہ ذیل ہیں:

1. مادری زبان کاعر بی ہونا ' 2- عربی زبان وادب پرزبردست قدرت، 3- استعلائی و برتر انہ طبیعت ، 4- مضامین کے موضوعات ، 5- خطیبانہ اسلوب اور 6- فکر کی منطقیت -

دینی موضوعات پر مشتمل مولانا کی تحریروں پر عربی انرات کی کثرت کا تقریباً سجی نے ذکر کیا ہے۔ اور اس کے دواسباب ہیں ایک تو موضوع کا تقاضہ اور دوسرے



متعلم کابیا حساس که مخاطب عربی جاننے والا ہے۔ مولانا آزاد کی تحریروں میں عربی اثرات کی گئی

جہتیں ہیں جن میں سب سے نمایاں قرآن کریم سے اقتباس ہے ۔مولانا اپنی تحریروں میں جس ق کشید اور جستگی کی اتبر قرآن کریم سے اقتباس کے قریب دوران

میں جس قدر کثرت اور برجسگی کے ساتھ قرآن سے اقتباس کرتے ہیں وہ ان کے اسلوب کی امتیازی شان ہے۔

اسلوب کی امتیازی شان ہے۔

تذکرہ میں وارد قرآنی آیات کی تعداد تین سوسے متجاوز ہے۔جن کی فہرست مرتب کرنے میں مالک رام صاحب کواٹھارہ صفحات خرچ کرنے پڑے ہیں۔غبار خاطر جسے ان کی نثری سلاست کی معراج کہا جاتا ہے اس میں بھی دو درجن سے زائد قرآنی آیات کا استعال کیا گیا ہے اور بعض آیات کوئی گئی بار ذکر کیا گیا ہے۔

قرآنی آیات کے ساتھ ساتھ حدیثوں کا کثرت سے استعمال ان کی تحریروں پر عربی اثرات کو گہرا کرتا ہے۔ تذکرہ میں مالک رام صاحب کی دی گئی فہرست کے مطابق صرف اسی ایک کتاب میں مولانا نے سوسے زیادہ احادیث کاذکر کیا ہے واضح رہے کہ مولانا نے جن احوال میں یہ کتاب کھی ہے اس میں حدیثی ماخذ بقیناً ان کی دسترس سے باہر رہے ہوں گے یہی وجہ ہے کہ ان احادیث کے ساتھ کہیں کہیں کتاب کا نام تک درج نہیں ہے۔ بعض احادیث کو قل کرنے کے بعد'' أو کے مال قبال '' بھی لکھتے ہیں لیعنی یاجیسا فرما ہے۔

عربی اشعار کا بے تکلف استعال ان کی تحریروں پرعربی اثرات کی تئیسری جہت ہے۔ اشعار کا استعال اردو کی کتابوں میں عام طور پر ہوتار ہاہے مگریدا شعار عموماً فاری کے ہوتے تھے۔ عربی اشعار اردو کتابوں میں خال خال ہی نظر آتے ہیں۔ مولانا آزاد عربی اشعار کو استعال کرنے والے پہلے اردوادیب ومصنف ہیں۔ تذکرہ میں مولانا نے ایک سوہیں (120) سے زیادہ عربی اشعار کا استعال کیا ہے۔ غبار خاطر میں بھی دودر جن سے زائد اشعار وارد ہوئے ہیں۔ حتی کہ پڑیا پڑے کی کہانی میں بھی عربی کے دوشع آگے ہیں۔

غیر معمولی قوت حافظہ کے سبب انہیں فاری وعربی کے بے ثارا شعاریاد تھے وہ اپنی تھے۔ لہذا صرف ادنی سی مناسبت سے بھی وہ شعر کیود سے خلیق المجمول ہوتا ہے کہ شعر کیود ہے تھے خلیق المجم صاحب کے خیال میں تو:'' کہیں کہیں ایسامحسوں ہوتا ہے کہ بہتے شعر ذہن میں آیا پھراس سے متعلق نثر کھودی گئے۔'' بلکہ اس سے بھی آگے بھی بھی کھی لینیر کسی معنوی مناسبت کے صرف فنظی مناسبت پراکتفا کرتے ہوئے شعر کھوڈا لتے ہیں۔ عربی اشعار واقوال ، آیات واحادیث کی مثالیں دوسرے مصنفین کے یہاں بھی عربی ایت واحادیث کی مثالیں دوسرے مصنفین کے یہاں بھی

مل جاتی ہیں اگر چیاس کثرت سے نہ بھی ہولیکن پھر بھی دینی واد بی کتابوں میں موضوع کی مناسبت سے اور متقصائے حال سے یہ چیزیں اکثر دیکھنے کو ملتی ہیں لیکن مولانا آزاد کی تخریروں میں عربی اثرات کی ایک ایسی جہت ہے جو صرف مولانا کے ساتھ خاص اور اس کی کوئی دوسری مثال اردو میں نہیں ملتی ہے اور وہ ہے ان کی تحریروں میں عربی کے عام اور سادہ جملوں کا استعمال اور جو سیاتی عبارت کے ساتھ ساتھ چلتے ہیں اور یہ جملے ان کی تحریروں میں اس کثر سے ہیں جو راست طور بران کے اسلوب نگارش کو متاثر کرتے ہیں:

- 1. ''میری طرف دیکھو ہیں ایک انسان تم میں موجود ہوں جودس سال سے صرف ایک ہی صدائے دعوت بلند کررہا ہے اور لوٹ لوٹ کے پکاررہا ہوں۔ و لکن لاتحبون الناصحین''(لیکن تم لوگ نصیحت کرنے والوں کو پسندنہیں کرتے ہو۔
- 2. "الهلال كادائره بحث توصرف ايك به يعنى احيات عليم اسلامى اور اتباع ماجاء به القرآن"
- 3. ''چائے دانی اس کے پہلومیں جگہ یاتی ہے کہ بحکم وضع الشیئ فی محله یہی اس کامحل صحیح ہونا چاہئے مگر فنجان اور شکر دانی کے لیے اس کا قرب ضروری نہ ہوا کہ وضع الشیئ فی غیر محلمیں داخل ہوجا تا''۔

ماورائے وجدانی علم کے بارے میں لکھتے ہیں:

4. "وہاں ایک ایی آگ ہے جود یکھی نہیں جا سمتی البتہ اس کی گرمی سے ہاتھ تاپ لیے جا سکتے ہیں و من لم یذق لم بدر"

ایبالگتا ہے کہ وہ عربی میں سونچتے ہیں اور اس کے بعد اردو میں ترجمہ کر کے لکھتے ہیں اور پھر کبھی بے اختیاری میں اور کبھی اختیار کے ساتھ عربی میں سونچی ہوئی عبارت کو بعید لکھ دیتے ہیں۔ اور بسا اوقات عربی میں سونچی عبارت کو بغیر اردوروز مرہ کی رعایت کے لفظی طور پر اردو میں منتقل کردیتے ہیں ایسی اردوعبارتیں عام اردو اسالیب سے مختلف ہوجاتی ہیں۔ بلکہ ایسی اردوعبارتوں کوعربی اثر ات کی ایک مستقل جہت قرار دیا جا سکتا ہے ۔غبار خاطر میں لکھتے ہیں کہ: ''آنے والی زندگی سے یہ میرا پہلا سابقہ تھا۔'' پھر عربی کا ایک شعر کھنے کے بعد کہتے ہیں کہ: ''یہاں 'پہلا سابقہ کھتے ہوئے عربی کی ترکیب ' کان ایک شعہ دی ہے ،' کا بلاقصد ترجمہ کردیا کہ دواغ میں لبی ہوئی تھی۔''

ان کی تحریروں میں عربی اثرات کی ایک جہت ریجی ہے کہ وہ عربی جملوں اور فقر وں کوایٹے اردومقالات کا سرنامہ پخن بناتے ہیں۔ایک مثال ملاحظ فرمائیں: الهلال کی 7 مئی 1913ء کی اشاعت میں ایک مقالے کا عنوان 'یا قومنا أجيبوا داعي الله ' (اے میری قوم کے لوگو! خدا کی طرف بلانے والے کولیک کھو)

مولانا آزاد کی تحریروں میں عربی اثرات کی آخری اہم جہت اس میں پائے جانے والے عربی مفردات کے کثرت ہے۔ یہاں عربی مفردات سے وہ الفاظ مراذ ہیں جو ہماری زبان میں استعمال نہیں ہوئے ہیں۔ اور زبان کا حصہ ہیں بلکہ وہ عربی الفاظ مراد ہیں جو ہماری زبان میں استعمال نہیں ہوئے ہیں۔ اور

عمو ماارد ولغات كالبھى حصه بيس ہيں۔

مولانا آزادنے اپن تحریوں میں ہزاروں ہزارع بی الفاظ کا استعال کیا ہے ان میں ہزاروں ہزارع بی الفاظ کا استعال کیا ہے ان میں سے گی ایک ایسے بھی ہیں جوان کی تحریروں کے توسط سے ہمیشہ کے لیے اردوز بان کا حصد بن گئے ۔ اوران الفاظ کی کثر ت وقلت موضوع ، سامعین وقار مین اوراسلوب کے اعتبار سے گھٹی بڑھتی رہتی ہے ۔ لیکن ان کی تحریران الفاظ سے خالی نہیں ہے ۔ وہ تحریر تذکر ہے کی ہو،خطبات کی ہویا غبار خاطر کی ۔

ہندوستان کے اردودانوں کے لئے میطرز بیان اوراسلوب نگارش ایک نئی چیز تھی ہر چہارجانب اس کا غلغلہ اٹھنے لگا، ایسانہیں تھا کہ یہاں عربی جاننے والے نہیں تھے مگران کی عربی عصر جابلی اوراسلامی کی عربی تھی پھھ صاحب ذوق عبائی ومملوکی عہد کے شعراء و ادباء سے بھی واقف تھے لیکن مولانا کی تحریروں میں مصر پر نیپولین کے حملے (292ء) کے بعد والی عربی کے اثر ات تھے جواس عہد کی جدیدترین زبان تھی اس نے سبحی کو ورط میرت میں ڈال دیا۔ مولانا عبد المماجد دریا بادی ان ہندوستانی علاوضلا اور ادباوشعراکی نمائندگی کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

'' 1917ء میں الہلال افق کلکتہ سے طلوع ہوا... سرور ق پراڈیٹر کا نام یوں درج ہوتا احمد المکنی با بی الکلام الدہلوی ، المکنی کے شیخ تلفظ اور معنی کے لئے صراح وقا موس کی گردان کرنی پڑی اوراڈیٹر کہاں مدیر مسئول ، محر رخصوصی اور رئیس قلم ، تحریر ، جریدہ کی جگہ داور ولایتی ڈاک کی جگہ برید فرنگ ، حیرت انگیز کی جگہ محیر العقول قتم کے نہ جانے کتنے نے اور بھاری بھر کم لغات ، نئی ترکیبیں ، نئی تشبیدیں اور نئے اسلوب ہر بہتے اس ادبی اور علمی کلسال سے ڈھل ڈھل کر باہر نکلنے گے اور جاذبیت کا بیمالم تھا کہ نکلتے ہی سکہ رائج الوقت بن گئے ۔ حالی وشلی کی سلاست وسادگی سر پیٹتی رہی اور اکبرالہ آبادی اور عبد الحق سب بائے بائے کرتے رہ گئے'' .

دُا كُرْسيدتليم اشرف جائسي صدرشعبهُ عربي بي



## مولانا آزاد کانظریه متحده قومیت

ہندوستان کی قوم پرستانہ جدو جہد آزادی کے اہم ستونوں میں سے ایک مولا ناابوالکلام آزاد، جدید ہندوستان کے سیکولر کردار کی ایک ایک ایک واضح تصویر ہیں، جو ماضی کے دھند کے میں نہ تو ماند پڑ سکتی ہے اور نہ ہی مستقبل کی تبدیلیاں انہیں نظر انداز کر سکتی ہیں۔

مولانا آزاد دوٹوک سیاستدان تھے، سیاسی مصلحت شایدان کے قریب سے بھی نہ گزری ہو۔ یہی وجہ ہے کہ جب بہت سے دوسرے پاپیہ کے سیاستدان ہندوستانی قوم پرستی اور قومیت کے معاملے میں تقسیم ہند کے قائل ہوگئے تھو ہیں ابوالکلام آزاد نے اپنے نظریہ قومیت سے کوئی مجھوتہ نہیں کیا اور وہ تقسیم ہند کے لیے کسی طور تیار نہیں ہوئے۔ بلکہ جامع مسجد میں دیئے گئے ان کے خطبے نے لوگوں کے قدم روک لیے اور وہ بالاخراس بات کے قائل ہوگئے کہ ہندوستان ہی ان کا وطن ہے۔

مولانا آزاد نہ تو اپنے مذہب اور نہ ہی ہندوستانی روایتوں، قوم پرستانہ جذبات واحساسات سے ایک لمحہ کے لیے بھی کوئی سمجھوتہ کرنا چاہتے تھے۔ وہ نہ صرف ایک رائخ العقیدہ یکے مذہبی انسان تھے بلکہ اپنے مسلمان ہونے پرفخر کرتے تھے۔ انہیں اس بات پر بھی فخر تھا کہ وہ ایک ہندوستانی ہیں۔خودان کے الفاظ میں ''میں اس بات پر فخر کرتا ہوں کہ میں ایک ہندوستانی قومیت میں شامل ہوں۔'' شورش کا تثمیری کے مرتبہ''خطبات آزاد' (لاہور 1944ء) میں مولانا آزاد کا نظر پیقومیت وقوم پرسی خودان کے الفاظ میں اس طرح بیان ہوا ہے،''میں مسلمان نظر پیقومیت وقوم پرسی خودان کے الفاظ میں اس طرح بیان ہوا ہے،''میں مسلمان ہوں اور فخر کے ساتھ محسوس کرتا ہوں کہ مسلمان ہوں۔ اسلام کی تیرہ سو برس کی شاندار روایتیں میرے ورثہ میں آئی ہیں۔ میں تیار نہیں کہ اس کا چھوٹے سے چھوٹا میں ندار روایتیں میری دولت کا سرمایہ ہے اور میرا فرض ہے کہ اس کی حفاظت کروں۔ بحثیت مسلمان میں مذہبی وگچرل دائر نے میں ایک خاص ہستی رکھتا ہوں اور میں برداشت نہیں کرسکتا کہ اس میں کوئی مداخلت کرے۔ لیکن ان تمام کروں۔ جشیس کرساتھ میں ایک اور احساس بھی رکھتا ہوں۔ اسلام کی روح مجھاس ایک مور جھے اس میں کوئی مداخلت کرے۔ لیکن ان تمام احساس تے کہ اس کی روح مجھاس کی مور کہ ہوں۔ اسلام کی روح جھے اس میں کوئی مداخلت کرے۔ لیکن ان تمام احساسات کے ساتھ میں ایک اور احساس بھی رکھتا ہوں۔ اسلام کی روح جھے اس سے نہیں روکتی۔ وہ اس راہ میں میری رہنمائی کرتی ہے۔ میں فخر کے ساتھ میں ایک اور احساس بھی رکھتا ہوں۔ اسلام کی روح جھے اس سے سے نہیں روکتی۔ وہ اس راہ میں میری رہنمائی کرتی ہے۔ میں فخر کے ساتھ میں ایک اور احساس بھی رکھتا ہوں۔ اسلام کی روح جھے اس

ہوں کہ میں ہندوستانی ہوں، میں ہندوستان، ایک نا قابل تقسیم متحدہ قومیت کا عضر ہوں۔ میں اس متحدہ

قومیت کا ایک اہم عضر ہوں جس کے بغیراس کی عظمت کا ہیکل ادھورارہ جاتا ہے۔ میں اس کی تکوین کا ایک ناگزیر عامل ہوں۔ میں اپنے اس دعویٰ سے بھی دست بردارنہیں ہوسکتا۔''

مولانا آزاد کے نزدیک ہندوستانی قوم پرتی کی بنیادیں 1857ء کے غدر میں پیوست ہیں۔جس میں عوام بلا تخصیص مذہب وملت، ذات، برادری نہیل، اپنے ہندوستانی ہونے کے اظہار کے لیے نو آبادیاتی حکمرانوں کے خلاف ایک متحدہ وحدت وطاقت بن کرا شخصے تصاور وہی جذبہ حب الوطنی ہندوستانی قومیت یا قوم پرتی کو ظاہر کرتا ہے۔ دستور ہندکی فلسفیانہ بنیادیں اور بنیادی حقوق کا باب ہندوستانی قومیت کے اظہار کے لیے مذہب، ذات، نہیل، تہذیب یا زبان کو بنیاد ہندوستانی قومیت کے اظہار کے لیے مذہب، ذات، نہیل، تہذیب یا زبان کو بنیاد ہندو پراخوت و بھائی چارگی کوفر وغ دینا تھا۔ دستور ہند کے میصورات مولانا آزاد کے فکر ونظر میرکی کر نے ہیں۔ مولانا آزاد بین مذہبی اتحاد کے بڑے حامی شیس تحقے۔ اس لیے وہ بین مذہبی اتحاد کی قیمت پر آزادی حاصل کرنے کے حامی نہیں تحقے۔ اس لیے وہ بین مذہبی اتحاد کی قیمت پر آزادی حاصل کرنے کے حامی نہیں تحقے۔ مولانا آزاد کے نظر می قوم پرستی یا حب الوطنی کے اہم اجزاء سواراح، آزادی، فرقہ وارانہ اتحاد اور عدم تشد دیتھے۔

مولانا آزاد نے سواراج کے لیے متحدہ جدو جہد پرزور دیا تھا۔ چنانچہوہ کہتے ہیں کہ ہماری جدو جہد کی بنیاد ہندو - مسلم اتحاد ہے جس کے بغیر نہ صرف ہندوستان کی آزادی کی وہ تمام با تیں جو کسی ملک کے زندہ رہنے اور کرنے کی ہوسکتی ہیں محض خیال ہیں ۔ صرف یہی نہیں بلکہ اس کے بغیر ہمیں قومی آزادی نہیں مل سکتی ، بلکہ اس کے بغیر ہمیں قومی آزادی نہیں مل سکتی ۔ بلکہ اس کے بغیر ہم انسانیت کے ابتدائی اصول بھی اپنے اندر پیدائہیں کر سکتے ۔ چنانچہ مولانا آزاد کے نزدیک ہندوستانی قوم پرتی اور ہندو – مسلم اتحاد کے دورخ جے ۔ انہوں نے بہ بانگ وہل کہا تھا کہ ''اگر ایک فرشتہ آسمان کی بلندیوں سے اتر آئے اور دبلی کے قطب مینار پر کھڑ ہے ہوکر کہے کہ چوہیں گھنٹوں کے اندرسواران کی ملندیوں کے اندرسواران کی سکتا ہے بشرطیکہ ہندوستان ، ہندو – مسلم اتحاد سے دست بردار ہوجائے تو میں مل سکتا ہے بشرطیکہ ہندوستان ، ہندو – مسلم اتحاد سے دست بردار ہوجائے تو میں

سواراج سے دست بردار ہوجاؤں گا۔لیکن اتحاد سے دست بردار نہیں ہوں گا۔ کیونکہ سواراج ملنے میں اگر دیر ہوتو اس میں ہندوستان کا نقصان ہوسکتا ہے۔لیکن اتحاداگر جاتار ہاتو بیعالم انسانیت کا نقصان ہوگا۔''

مولانا آزاد کے نظریہ حب الوطنی و متحدہ قومیت کا دوسرااہم جز فرقہ وارانہ اتحاد تھا، جوجد و جہدآ زادی میں تمام مذاہب کے افراد کی انڈین بیشنل کا نگریس سے وسیع وابستگی اور جدو جہدآ زادی میں شمولیت سے باہمی ہم آ جنگی کی ایسی مثال پیش کرتی تھی جو کسی اور ملک کی آزادی کی تحریک میں نہیں ملتی ۔ خلافت تحریک نے بھی ملک کے عوام میں اتحاد پیدا کیا تھا اور یہ مولانا آزاد کی فکر کے مین مطابق تھا۔ مولانا ملک کی تقسیم کو خصر ف ہندوستان کے لیے بلکہ مسلمانوں کے لیے بھی نقصاندہ سمجھتے ملک کی تقسیم کو خصر ف ہندوستان کے لیے بلکہ مسلمانوں کے لیے بھی نقصاندہ سمجھتے مائل اور بڑھیں گے۔ جو آج کی جذباتی سیاست سے بھی ثابت ہور ہا ہے۔ مولانا ہندو یا مسلمان، اکثریت یا اقلیت کے معنوں میں نہیں سوچتے تھے بلکہ وہ ایک ہندو یا مسلمان، اکثریت یا اقلیت کے معنوں میں نہیں سوچتے تھے جو ہندو اور مسلمان نمائندوں پر مشتمل ہو۔ اس تصور کے ذریعہ مولانا ایک سیکولر ماحول، ذہن اور سیاست کی بات کرتے تھے جو ہندو اور کساں مواقع ہوں۔ یہ حکمہ مولانا آزاد ملک کی تقسیم کوتو نہیں بچا سکے تا ہم انہوں نے ایخ نظریات اور محمدہ قومیت یا ہندوستانی کے لیے بھر پورخراج یہی ہوگا کہ ان کے ان تصورات کو متحدہ قومیت یا ہندوستانی کے لیے بھر پورخراج یہی ہوگا کہ ان کے ان تصورات کو متحدہ قومیت یا ہندوستانی کے لیے بھر پورخراج یہی ہوگا کہ ان کے ان تصورات کو متحدہ قومیت یا ہندوستانی کے لیے بھر پورخراج یہی ہوگا کہ ان کے ان تصورات کو متحدہ قومیت یا ہندوستانی کے لیے بھر پورخراج یہی ہوگا کہ ان کے ان تصورات کو متحدہ قومیت یا ہندوستانی کے لیے بھر پورخراج یہی ہوگا کہ ان کے ان تصورات کو متحدہ قومیت یا ہندوستانی کے لیے بھر پورخراج یہی ہوگا کہ ان کے ان تصورات کو سیاستان کی ان تصورات کو سیاستان کے ان تصورات کو سیاستان کی ان کیوں کی سیاستان کی ان تصور کو سیاستان کی کیا کی کو سیاستان کی کو سیاستان کی کو سیاستان کے دور سیاستان کی کو سیاستان کے دور سیاستان کی کو سیاستان کی کو سیاستان کی کور سیاستان کی کو سیاستان کو سیاستان کی کو سیاستان کو سیاستان کے دور سیاستان کو سیاستان کی کو سیاستان کو سیاستان کو سیاستان کی کو س

ساج میں پیش کرتے ہوئے ہم حسنِ سلوک، رواداری اور باہمی بھائی چارگی کی عملی مثال پیش کریں۔

عملی کاوشوں کے ذریعہ مابعد آزادی ہندوستان کے لیے سیکولر بنیادیں فراہم کیں اور سیاست کو مذہب ہے الگ کرنے کی کوشش کی۔

مولانا آزاد کے نظریہ ہندوستانیت کا تیسرا پہلوعدم تشدد ہے۔انہوں نے ترجمان القرآن کے ذریعہ بین مذہبی اتحاد کو پیش کرتے ہوئے یہ بتایا کہ تمام مذاہب کی بنیادی سچائیاں اور تصورات ایک ہیں۔جس کے نتیجہ میں مختلف مذاہب کے ماننے والوں کے درمیان کسی تشدد کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ انہوں نے انگریزوں کے خلاف تشدد کی وکالت نہیں کی بلکہ آزادی کے لیے عدم تشدد، عدم تعاون، صبر، نظیم اور جذبہ قربانی کی وکالت کی۔انہوں نے عدم تشدد کوایک پالیسی کے طور پر اختیار کیا۔ ایک عقیدہ یا مسلک کے طور پر نہیں۔ان کے نزدیک جہاد کا مطلب ہتھیارا ٹھانا یا جنگ کرنانہیں بلکہ صبر قول تھا۔

مولانا آزاد کے نظریات اور ہندوستانی عوام کے لیے متحدہ قومیت کا تصور آج بھی ہندوستان کی اہم ضرورت ہے۔مولانا آزاد کی شخصیت اوران کے نظریہ میں پیش کرتے ہوئے ہم حسنِ سلوک،رواداری اور باہمی بھائی چارگی کی عملی مثال پیش کرتے ہوئے ہم حسنِ سلوک،رواداری اور باہمی بھائی چارگی کی عملی مثال پیش کریں۔ وفیسر ہیں فیسر ہیں







ڈاکٹر خالدمبشرالظفر

مولا نا ابوالکلام آزاد نے ترجمہ کا مبھی پیشہ تو نہیں اپنایالیکن انہوں نے ترجمہ کواپنی ضرورت اور شوق کے طور برضرورا نیایا۔ مولا نا آ زادا گرتر جمہ کی صنعت کی طرف واقعی سنجد گی سے متوجہ ہوتے تو ان کی ہمہ پہلوشخصیت اور ہمدلسانی صلاحیتوں کے

نتیج میں وہ اس میدان میں بھی زبر دست مترجم ہی نہیں بلکہ ماہر ترجمہ کی حثیت سے شایدا بی شخصیت کومنوالیتے مولانا آزاد کی ترجمہ نگاری کے ضمن میں یہ بات ہمارےسامنے واضح دئنی جاہیے کہ بیبال بھی انہوں نے اینے وہبی علم ہی کوکسبی معلومات برفوقیت دی اورعر بی زبان سے ترجمہ کی سرگرمیوں کا آغاز کیا۔ان کی ابتدائی کوششوں میں ترجمہ کے بعض اہم تجربات ہمارے سامنے آتے ہیں جو بالکل ابتدائی عمر میں ہی انہوں نے انحام دیے تھے۔وہ ابھی بحے ہی تھے کہانے والد بزرگوار کے مریدمولوی حبیب الرحمٰن کی فرمائش برجلال الدین سیوطی کے ایک مختصر رسالہ کا ترجمہ

مولانا آزاد کے ترجموں میں بنیادی کام ترجمان القرآن کی تیاری ہے۔قرآن کریم کا بیزر جمہ گو کہ نامکمل ہے لیکن نہایت سلیس' عام فہم' معنی خیز ، دلل اور زمینی حقائق سے قریب تر ہے۔ دراصل تر جمان القرآن کے ذریعہ مولانا اپنی فکر اور دین اسلام کی تعبیرات کوملت اسلامیہ کے سامنے پیش کرنا چاہتے تھے لیکن اس میدان میں بھی ان کے لیے بے پناہ مسائل اور چیلنجز آتے رہے۔اگر اطمینان بخش صورت حال اور برامن ماحول میں یہ کام انجام دیا جاتا تو شاید ترجمہ اور تفسیر کے میدان میں ترجمان القران ایک شاہ کار کے طور پر اپنا مقام بنالیتا۔ لیکن اس کے باوجود جو پھھکام تکمیل پاسکاوہ اپنی مثال آپ ہے۔تر جمان القرآن کی پہلی جلدا ۱۹۳۱ء میں اوراس کی دوسری جلد ۱۹۳۷ء میں شائع ہوئی مولا ناسید سلیمان ندوی نے معارف کی اکتوبر۱۹۲۳ء کی اشاعت میں لکھا ہے کہ ۱۹۱۲ء سے شاکقین کا اصرار تھا اور خودمولا نا کی بھی خواہش تھی کہ وہ قرآن یاک کا ایک ترجمہ اورتفسیر لکھیں۔ مجھے یاد آتا ہے کہ ۱۹۱۳ء میں سب سے یہلے میں نے ہی مولا نا کے سامنے ترجمہ وتفسیر دونوں کے درمیان کی تفسیری ترجمه کی تحریک کی ۔ یعنی ایک ایبامطلب خیز ترجمه ہوجو گوسراسرلفظی نہ ہو لیکن لفظوں سے الگ بھی نہ ہواور ساتھ میں حسب موقع توضیحی وتشریحی الفاظ بھی اس کے ساتھ ہوں۔

مولانا آزاد نے ترجمان القرآن پیش کرنے کا مقصد یہ رکھاتھا

کہ مطالب قرآنی کے فہم وتدبر کے لیے ایک ایس کتاب تیار ہوجائے کہ اس میں کتت تفسیر کی تفصیلات تو نہ ہوں لیکن وہ سب کچھ جوقر آن کو سمجھنے ۔ کے لیے ٹھک ٹھک ضروری ہے موجود ہو۔ (ترجمان القرآن جلداول ٔ ص ا)۔ مولا نا آزاد کی اردو نہ صرف فصاحت و بلاغت سے آ راستہ رہتی تھی بلکہ معرب اورمفرس رہتی تھی لیکن ایسی زبان عام انسانوں کی سمجھ سے باہر ہوتی تھی اورا گرتر جمان القرآن میں اس طرح کی زبان استعال کی جاتی تو اس کاعوا می فائدہ مفقو د ہوکررہ جا تالہذا مولا نا آزاد نے اس غرض سے کہ ترجمه عوامی رہے الہلال 'کی زبان کوتو بالکلیہ طور پرترک کردیا بلکہ ایسی زبان اختیار کی جس کی وجہ ہے عوام اور کم پڑھے لکھے لوگوں کو بھی ترجمہ کا سمجھناممکن ہوگیا۔انہوں نے مختلف مقامات پراینے ترجمہ کی وضاحت کے لیے توضیحی نوٹ بھی دیے۔

مولانا آزاد کے ترجموں میں قرآن مجید کی آیات کے تراجم کے سلسلے میں بھی دوطرح کے طرزیائے جاتے ہیں ایک تووہ طرز ہے جوانہوں نے ترجمان القرآن میں استعال کیا ہے جس میں زبان عام طور پرسادہ اورسلیس رکھی گئی ہے دوسراوہ طرز ہے جوانہوں نے اپنے علمی مقالات کے دوران قرآنی آیات کے تراجم کے سلسلے میں اختیار کیا۔ اس ضمن میں انہوں نے مضمون کی نوعیت اور قارئین کے معیار کے بلحاظ اپنی زبان کے معیار میں کمی وبیشی کی ہے۔

ان کی سورہ فاتحہ کی تفسیر نے بڑا غیر معمولی اثر ڈالا اور علمی حلقے میں بھی ہلچل پیدا ہوئی۔ دوطرح کے رعمل سامنے آئے حوصلہ افزائی اور شدید تقید کا۔مولا نانے اینے ترجمہ میں ایک نے اسلوب کی بنا ڈالی جو عام روایات سے ہٹ کرتھا۔اس میں لفظی ترجم اور محاوراتی ترجمہ سے بھی آ گے مفہوم کی ترسیل اور متن کو قابل فہم بنانے کی مترجم کی مخلصانہ مداخلتیں موجود ہیں۔ جدید دورمیں مداخلت یا انٹروینشن پر کافی کام ہور ہاہےاورتر جمہ ہے متعلق اکھرتے ہوئے میدانوں میں اس کی اہمیت وافادیت برمختلف نکات نظرسامنے آ رہے ہیں۔خاص طوریر مذہبی اور صحافتی تراجم میں مداخلتوں کےمتنوع اورالگ الگ انداز کا لحاظ رکھنا بہت ضروری ہےاس لیے کہ مذہبی تر اجم میں مداخلتیں بعض اوقات مذہبی جذبات کوشدید مجروح کرتی میں تو و میں صحافتی تراجم میں اس طرح کی مداخلتیں بعض وقت ساسی مسائل بھی پیدا کردیتی ہیں۔مولا نا آزاد نے ابتدائی ہےان خدشات کومحسوں کرلیا تھااورانہوں نے مداخلت کا وہ طرز

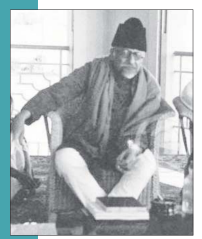
اپنایا جوقارئین کوکم سے کم البحون میں مبتلا کر سکے۔ مولانا آزاد نے اپنے ترجی میں پرکشش سلاست اور تسلسل بیانی کا خوب خیال رکھا اور جن مقامات پر انہوں نے اپنی مداخلت کو ضروری محسوں کیا وہاں توسین کو استعمال کیا۔ توسین میں اپنی اضافی توضیحات اور تفصیل کا یہ نیا طرز اپنے آپ میں ایک جدت بن میں اپنی اضافی توضیحات اور تفصیل کا یہ نیا طرز اپنے آپ میں ایک جدت بن میں اپنی تا ازاد کے بعد اس طرح کے ترجموں کا ایک طویل سلسلہ ہمیں ملتا ہے جن میں 'مولانا آزاد کے بعد اس طرح کے ترجموں کا ایک طویل سلسلہ ہمیں ملتا ہے جن میں 'مولانا مودودی اور امین احسن اصلاحی وغیرہ کے نام لیے جاسکتے ہیں۔ بعض ناقدین کا میجھی خیال ہے کہ اگر مولانا آزاد کو اپنے کام کی موتی ہمار سے سامنے آئے لیکن بعد میں مولانا آزاد کے تبعین نے اس صنف کو کافی ترقی دی۔

برجستگی اور چست فقروں کےاستعال میںمولا نا آزاد کا کوئی ثانی نہیں نظر آتا ہے اور زبان کی اس کیفیت نے ترجمہ کوبھی اصل زبان کی طرح یرکشش بنادیا تھا۔تر جموں می*ں عر* بی اور فارسی زدہ زبان کا الزام مولا نا آزاد پر بھی آیا ہے اور صرف عوام ہی نہیں بلکہ بعض خواص نے بھی لکھا ہے کہ اس طرح کے طرز تحریر نے زبان کی حاشنی کومتاثر بھی کیا ہے اور بول حال کی زبان میں تصنع بھی درآیا ہے۔لیکن حقیقی صورتحال ایسی نہیں ہےمولا نابر صرف عر بی یا فارسی کا ہی اثر نہیں تھا بلکہ ہندوی یا ہندوستانی زبان کے الفاظ وفقروں کا بھی مولا نانے جا بجااستعال کیا ہے۔اس بات کا اعتراف ڈاکٹر عبدالمغنی نے یوں کیا ہے:" مولا نا کے اسلوب کے خلاف بہ شکایت عام طور بر، خاص طور پر بھی، پڑھنے اور سننے میں آتی ہے کہ انھوں نے علمی واد بی زبان کو محاور ہے اور بول جال سے جدا کر دیا اوراس طرح زبان کارشتہ حیات کاٹ کراسے مقدس حد تک مصنوعی بنادیا لیکن جہاں تک میں نے آزادصا حب کے اسلوب کا مطالعہ کرنے کی کوشش کی ہے مجھے ایسی کوئی تقذیب اس کے اندرنظرنہیں آتی ۔ان کا اسلوب اس لحاظ سے بہت علمی ہے کہ موقع ومقام کے اعتبار سے جہاں انھوں نے فارسی وعربی الفاظ وتراکیب استعال یا اختراع کی میں بسااوقات ٹھیٹ ہندوستانی لفظوںاورفقروں سے بھی دریغ نہیں کیا ہے، بلکہ اکثر بڑے خوبصورت اورسڈ ول لفظ وضع کیے ہیں۔بعض تازہ احساسات کی ترجمانی کے لیے سک اور سجل فقرے ایجاد کیے ہیں۔ اپنی محبوب حائے وہائٹ جسمین (White Jasmine) کا ترجمہ انھوں نے'' گوری چمبیلی'' کیا، حالانکہ پاسمین سفیدیا پاسمین ابیض بھی كريكتے ہيں۔'(حوالہ: ابوالكلام آ زاد كا اسلوب نگارش ، ڈاكٹر عبدالمغنی ، ایجوکیشنل بک ہاؤس علی گڑھ ص: 128)

مولانا آزاد کی جانب سے اختراع کردہ ترجمہ کی نئی جدت واختراع کرجہہ کی مداخلت حوصلہ مندتو تھی ہی لیکن احتیاط اور سنجید گی ومتانت کے ساتھ انجام دیا گیا ایک شعوری عمل بھی تھا۔ اپنے اس طرز نگارش کے لئے آزاد نے اپنے پیش روعلاء سے بھی مکمل استفادہ کیا تھا۔ ''مولانا ابوالکلام آزاد کے اسلوب بیان میں شبلی کا انداز تحرین مایاں ہے اس کی حرکیت ایک منطق کے پیجہ وخم کھولتی ہے اس کی خطابت متانت سے خالی نہیں۔ اس میں شوکت کے ساتھ ساتھ صلابت ہے۔ انشا پر داز نے بڑی صراحت اور نفاست کے ساتھ اپنے مدعا کا اظہار کیا ہے۔ چند سطوں میں ایک اہم حقیقت نہایت معقول طریقے سے واضح کی گئی ہے۔ یہ ایک حکیمانہ نبلیغ ہے، جس میں بحث کے خاص نکات کا ابلاغ

پورے زور سے، مؤثر طور پر ہوا ہے۔
الفاظ کے آ ہنگ میں اعتاد کی کیفیت
سے استناد کا رنگ پیدا ہوتا ہے۔
(حوالہ: ابوالکلام آ زاد کا اسلوب نگارش،
ڈاکٹر عبدالمغنی، ایج کیشنل بک ہاؤس علی
گڑھ ص:65)

اپنی بات کو مناسب انداز سے قاری تک پہنچانے اور اس میں چاشنی پیداکرنے اور تحریر میں تقرر کا



لطف پیدا کرنے کے لیے ابوالکلام آزاد نے''تر جمان القرآن'' میں قوسین کے طریقہ کواپنایا جس سے آزاد کا مقصد بھی حاصل ہو گیا اور کسی کوتر جمہ پراعتراض کرنے کی خاص گنجائش بھی فراہم نہیں ہو تکی۔

مولانا آزاد نے ترجے کے میدان میں جو تج بات کیے ہیں گو کہ وہ دینی نقط نظر کے تراجم تک محدود ہیں لیکن مولانا کا ترجے کا ویژن بہت واضح تھا کہ اردوکو محض اد بی زبان کے بجائے علم وسائنس سے ہم آ ہنگ کیا جائے اس صنمین میں وہ کسی حد تک غیر ضروری شدت پسندی کا بھی مظاہرہ کرتے ہیں۔ مولانا نے لسان الصدق میں ان جذبات کو اس طرح ظاہر کیا ہے: ''پس ہم اگر اردوکو ایک علمی زبان بنانا چاہتے ہیں تو ہمارا فرض سے ہے کہ یورپ کی علمی زبانوں کا سرمایی ترجمہ کرکے اردو میں جمع کردیں۔ ورنہ اس ضرورت سے صرف نظر کرکے شکی بیئر کے ڈراموں اور رینالڈ کے ناولوں کا ترجمہ کرنا دنیا کو اپنی جہالت پرخود ہنسوانا ہے۔'' (لسان الصدق ،اگست، شمبر 1904)

ڈاکٹر خالدمبشرالظفر شعبۂتر جمہ کےصدر ہیں۔

#### مولانا آزاد كااسلوب: غبارخاطر كي روشني ميں



فاطر کے یہ مکاتیب 15 راگست 1942 سے مئی 1943 کے درمیان لکھے گئے جب مولا نا'انگریز و ہندوستان چھوڑ دو'تح یک کے

نتیج میں قلعہ احمد نگرجیل میں بند تھے۔جیل میں وہ تر جمان القر آن جیسا کوئی علمی کام كرنهيں سكتے تھے ايسے ميں انھوں نے اپنے مختلف خيالات واحساسات كوصدريار جنگ مولا نا حبیب الرحمٰن خان شیروانی کے نام مکتوب کی صورت میں ڈھال دیا' مولا نا جانتے تھے کہ پیخطوط شیروانی صاحب تک نہیں پہنچ سکتے کیوں کہ ڈاک پر یا بندی تھی لیکن انھیں اپنے خیالات کے اظہار کا ذریعہ ہاتھ آ گیا تھا۔ان مکا تیب میں مولا نا بہت حد تک کھل کر ہمارے سامنے آتے ہیں۔ان کے خاندان تعلیم، عادات نفیات کردار اور شخصیت کو سمجھنے کے لیے ان کا مطالعہ ناگزیر ہے۔ بیہ م کا تیب عمر کی اس منزل میں لکھے گئے جب وہ پختگی کو پہنچ کیے تھے۔اب ان کی ذات اظهار جا ہتی تھی۔ وہ جا ہتے تھے کہ مختلف اور متنوع موضوعات پروہ جو کچھ سوچتے اور محسوں کرتے ہیں' دوسرے بھی ان سے واقف ہوں۔ چنانچہ ترسلی بیرابیا ختیار کرتے ہوئے انھوں نے عام فہم زبان استعال کی۔

زبان و بیان کے اعتبار سے غبار خاطر مولانا آزاد کے اسلوب نگارش کا نقطہ ک عروج ہے۔اس کی نثر رواں سبک اور بالکل نی تلی ہے۔شگفتگی اور جاذبیت اس کی نمایاں خصوصیات ہیں۔غبارخاطر میں مولانانے متنوع موضوعات برخامہ فرسائی کی ہے۔ اپنی يبندوناييند ٔ خاندان اور ديگر خې تفصيلات كےعلاوہ انھوں نے خدا كى ہستى بيے متعلق گفتگو کی ہے ایک خط میں انانیت پر لکھا ہے۔جیل کی زندگی وہاں کے لوگوں کی زندگی ہے شب وروز برلکھاہے۔ بعض خطوط میں حکایت زاغ وبلبل اور چڑیا چڑے کی کہانی پیش کی ہےاور بعض میں اپنی جائے نوثی کے شوق بر تفصیل سے اظہار خیال کیا ہے۔

حکایت زاغ وبلبل (خطنمبر 18)اور چڑ ہاچڑے کی کہانی (خطنمبر 20-19) میں انھوں نے اپنے گہرے مشاہدے باریک بینی گردوپیش کے ماحول اوراشیا سے دلچیں اوران سے متعلق تفصیلات ہم پہنچانے کے شوق کا ثبوت دیا ہے۔45 صفحات کو محیطان خطوط میں مولانا آزاد نے چھوٹی جیوٹی جزئیات سے بڑی خوبی سے واقف کرایا ہے۔مثال کے طور پرچڑ یا چڑے کی کہانی سے ایک اقتباس ملاحظہ سیجئے:

'' گوریا جب تفتیش اور تفحص کی نگاہوں سے دیکھتی ہے تو اس کے

مولا ناابوالكلام آ زادابك عظيم مجابد آ زادي' قو مي رہنما' مدہبي عالم' صحافی اور دانشورى نہيں ايك صاحب طرز انشاير داز بھى تھے۔لسان الصدق الہلال اور البلاغ كه اداريوں اورمضامين اور تذكره ، قول فيصل ، ترجمان القرآن اورغبار خاطر وغيره تصانف میں مولانانے اپنی طرزبیان کا جوجادو جگایا ہے اس کا معترف ایک زمانہ ہے۔خاص طور سے غبار خاطر مولانا آزاد کے اسلوب نگارش کا سب سے عمدہ نمونہ ہے۔ کہنے کوتو یہ ایک مجموعہ مکا تیب ہے لیکن اس میں مولا نا آزاد کی شخصیت کے بہت سے خفی گوشوں سے بھی واقفیت ہوتی ہے اوران کی پیندو ناپیند کا بھی پیۃ چلتا ہے۔ غبار خاطر کی نثر انھیں اردو کے صاحب طرز ادیبوں کی صف میں اعلیٰ مقام عطا کرتی ہے۔ انھوں نے غبار خاطر کی نثر میں روانی' بے ساختگی اور فصاحت و بلاغت کی خوبیوں کے ساتھ ساتھ صالع و بدائع کا بھی بہترین استعال کیا ہے۔تشبیهات و استعارات اورتلمیجات و کنایات کے ساتھ ساتھ وہ محاورات وضرب الامثال کا بھی ہنر مندانہ استعال کرتے ہیں۔ وہ دوسری زبانوں کے فکر انگیز الفاظ ومحاورات سے بھی خاطرخواہ کام لیتے ہیں۔وہ برانی تراکیب کوبھی نئی تراش خراش کے ساتھ پیش كرتے ہيں ۔مولا نانے اپنے نفیس خیالات اور دکش واقعات کا اظہار بے حد دلنشین پیرائے میں کیا ہے۔ بعض اوقات ایسامحسوں ہوتا ہے کہ وہ نثر میں شاعری کررہے ہیں ۔موقع محل کےاعتبار سے وہ اردؤ فاری اورعر بی کےاشعار بھی استعال کرتے ہیں۔ان کی نثر کی ایک اہم خوبی استدلالی اور وضاحتی طریقے کا استعال ہے۔ان کی ہر بات کا ایک منطقی جواز ہوتا ہے اور اس کی وضاحت کے لیے وہ اس کی تمام جزئیات برنظرر کھتے ہیں۔غبار خاطر کی نثر میں مولانا کے ابتدائی دور کی تحریروں کی بہ نسبت سليس اورصاف ستهراعا مفهم انداز ملتا ہے۔عربی اور فارسی الفاظ وترا کیب اور اصطلاحات کااستعال اس میں بھی ملتا ہے کیکن نوعیت بدلی ہوئی ہے'اس میں غرابت اور ثقالت نہیں پیدا ہوتی \_مولانا آزاد نے غبار خاطر میں ادبی اور لسانی اعتبار سے جس جدت اورانفرادیت کا ثبوت دیا ہے وہ انھیں ایک اعلیٰ درجے کے ادیب اور صاحب طرزانشا پرداز کے منصب پر فائز کرتاہے۔

غبار خاطرتک آتے آتے مولانا کی نثر دھل دھلا کر نکھر گئی تھی۔اس میں ناہمواری شالت اور تکرار نام کونہیں ہے۔عربی فارسی کے مشکل اور پیچیدہ جملوں اور تراکیب سے بھی حتی الامکان اجتناب کرنے لگے ہیں۔اس کی وجیشا کدیہ ہے کہ غبار

غبار خاطر کے بعض مکا تیب میں منظر نگاری کی بہترین مثالیں ملتی ہیں۔ خیال پہلے ادیب کے اندرون میں الفاظ کی معنویت کے ساتھ مل کر ایک سال پیدا کرتا ہے چھرخودالفاظ اس سال کو جسیم کے ممل سے خارجی دنیا میں پیش کرتے ہیں۔ خط نمبر 24 کا ایک اقتباس پیش ہے:

''رات کاسناٹا' ستاروں کی چھاؤں' ڈھلتی ہوئی چاندنی' اوراپریل کی جھیگی ہوئی رات' چاروں طرف تاج کے منارے سراٹھائے کھڑے تھ' بر جیاں دم بخو دبیٹھی تھیں۔ نچ میں چاندنی سے دھلا ہوا مرمریں گنبدا پی کرسی پر بے حس وحرکت متعمکن تھا۔ بنچ جمنا کی رو پہلی جدولیں بل کھا کھا کر دوڑ رہی تھیں اوراوپرستاروں کی ان گنت نگاہیں جرت کے عالم میں تک رہی تھیں ۔ نور وظلمت کی اس ملی جلی فضامیں اچانک پردہ ہائے ستارسے نالہ ہائے بے حرف اٹھتے' اور ہوائی لہروں پر بے روک تیرنے لگتے۔ آسان سے تارے جھڑ رہے تھے اور میری انگلی کے زخموں سے نغے'' رص 259)

مولانا آزاد کے اسلوب تحریک ایک اہم خوبی تصویریت اور موسیقیت بھی ہے۔ وہ جب کوئی واقعہ بیان کرتے ہیں تو گویا اس کی زندہ تصویر نگا ہوں میں تھنچ جاتی ہے۔ ساتھ ہی ساتھ رواں اور سبک الفاظ کا حسن استعمال نغمسگی کی کیفیت پیدا کرتا ہے۔ قاری اس تصویرییت اور نغمسگی کے سحر میں کھوجا تا ہے۔ کمال کی بات یہ ہے کہ یہ کیفیت بے اختیار پیدا ہوتی ہے اس میں کسی تصنع یا تکلف کا کوئی دخل نہیں۔

غبار خاطر میں تخلیقی نثر کے نمونے جا بجا بکھرے ہوئے ہیں۔ چند مثالیں پیش ہیں۔

''جس قیدخانے میں صبح ہرروزمسکراتی ہو'جہاں شام ہرروز پردہ شب میں حیب جاتی ہو'جس کی راتیں کبھی ستاروں کی قندیلوں سے

جگرگانے لگتی ہوں' مجھی چاندنی کی حسن افروزیوں سے جہاں تاب رہتی ہوں' جہاں دو پہر ہررمز چیکے'شفق ہرروزنگھرئے پرند ہرصبح وشام چیس' اسے قید خانہ ہونے پر بھی عیش وعشرت کے سامانوں سے خالی کیوں سمجھ لیا جائے۔''

( مكتوب مورخه - 27 اگست 1942 م 69)

غبار خاطر کے اسلوب کی ایک اہم خصوصیت انانیت ہے۔لیکن بیہ انانیت خود پرتی نہیں خوداعتادی کی صورت میں جلوہ گر ہوتی ہے۔اس میں کوئی شک نہیں کہ وہ عام روثنی سے ہٹ کر چلنا پسند کرتے تصاور عام سوچ سے ان کی سوچ بالکل الگ تھی۔ مولانا آزاد کے اسلوب کی ہمواری و استواری اور وضاحت وصراحت میں ان کی مخصوص انانیت اور جمال پسندی کا بھی حصہ ہے۔ چونکہ وہ چاہتے تھے کہ ان کی بات نہ صرف لوگوں تک پہنچ بلکہ وہ اسے بخو بی سمجھ کی ساس لیے انھوں نے پوری صراحت سے کام لیا۔ان کی فطری حسن پسندی کو سیدی کوئی خامی یا برسیقگی سے گوارا نہیں ہوسکتا تھا کہ زندگی کی طرح ان کی تحریر میں بھی کوئی خامی یا برسیقگی بیدا ہواس لیے وہ ایک ایک لفظ سوچ سمجھ کر استعال کرتے ہیں۔

'غبار خاطر' کی زبان سادہ ہے مگر اس سادگی میں مولانا نے صنعت کاری کا پورا اہتمام کیا ہے۔ خیال پیندی' استعارہ سازی' تلازمات خیال اور اشعار کی مددسے وہ معنوی تہیں تخلیق کرتے چلے جاتے ہیں۔ زبان میں کسی قسم کا سقم یا لجھا ونہیں ہے۔ روز مرہ اور محاورے کا فطری حسن اسے آبشار کی ہی روانی علی کوئی لفظ یا فقرہ حائل نہیں ہوتا لیکن سطح کے عطا کرتا ہے۔ عبارت کی روانی میں کوئی لفظ یا فقرہ حائل نہیں ہوتا لیکن سطح کے نیچے جذبات اورا فکار کی دنیا کیں پنہاں ہوتی ہیں۔

'غبار خاطر'دراصل مولا ناابوالکلام آزاد کی نثر کا نقطہ عروج ہے۔جس نثر میں بھی خطیبا نہ انداز ہوا کرتا تھا وہ اب خود کلامی اور خود کلامی کی شکل میں ہم کلامی کی سرگوشیوں سے آشنا ہوئی۔ان کے اسلوب میں شاعر کا تخیل اور مصور کا فن باہم آمیز ہوگئے۔سچائی ہے ہے کہ وہ انداز جس میں فارس کی چاشی کلاسی صنعت گری اور بیسویں صدی کے اوائل کا رومانی مزاج سب مل کر تحلیل ہوگئے سے وہ مولانا آزاد پرختم ہوگیا۔ کیوں کہ ان جیسا ادیب جس کے یہاں بیتمام عناصرا یک ساتھ جمع ہوجا کیں اب شایداردو میں نہیں آئے گا۔

دُّ اكثر فيروز عالم، مركز برائ اردوز بان ادب وثقافت ميں اسشنٹ پروفيسر ہيں

#### مولانا آزاد كانصور قوميت وثقافت



ڈاکٹرارشاداحمہ

مولانا آزاد کی ہندوستانی قوم کے لیے سب سے بڑی خدمت ہندوستانی قومیت کا واضح تصور عطا کرنا ہے۔ ہندوستان کی قومی تحریکِ آزادی اور ایک بڑ قی پذیر ہندوستانی قوم کے لیے جو تہذیبی اور سیاسی انتشار کا شکارتھی آزاد کے نظریۂ قومیت نے قطب نما کا کام کیا۔ ان کی فکر کے دوخصوص میدان شخ ند ہب اور سیاست کیا۔ ان کی فکر کے دوخصوص میدان شخ ند ہب اور سیاست تصور تسلسل سے نظر آتا ہے۔ آزاد کے فکر وکم لیس میں مولانا آزاد اپنی تحریر و نقریر میں اس موضوع پر اظہار خیال کرتے رہے اور اسے ایک واضح شکل موضوع پر اظہار خیال کرتے رہے اور اسے ایک واضح شکل اور معین سمت دیتے رہے۔ بالآخر مشتر کہ کلچر کی بنیاد پر

استوار متحدہ قومیت کے تصور کونہایت واضح اور جامع طور پر 1940ء کے تاریخ ساز خطبہً صدارت میں پیش کیا' جب وہ انڈین نیشنل کانگریس کے دوسری مرتبہ صدرمنتف ہوئے۔ انھوں نے واضح طور پر کہا کہ 'جہم پیند کریں یا نہ کریں مگراب ہم ایک ہندوستانی قوم بن چے میں'۔مولانا آزادنے اس خطبے میں برطانوی حکومت کے پیدا کردہ مسکا دو تومی نظریئ کامدل جواب دیاہے۔ پہنطریہاں مفروضے پر قائم کیا گیا تھا کہ ہندوستان میں ہندوؤں اورمسلمانوں کی تہذیب بنیادی طور پرمختلف ہے اس لیے متحدہ قومیت کے نام پر یماں کوئی مطالبہ ہیں کیا حاسکتا۔اس مفروضے کا جواب مولانا آزاد نے یہ کہہ کر دیا کہ 'میں مسلمان ہوں اور فخر کے ساتھ محسوں کرتا ہوں کہ مسلمان ہوں۔ میں فخر کے ساتھ محسوں کرتا ہوں کہ میں ہندوستانی ہوں۔'' گاندھی جی نے بھی متحدہ قومیت کےمسئلے مرمولا نا آزاد کے انداز میں یہ کہا کہ ''میں گجراتی ہوں اور گجراتی ہونے کا فخر ہے، کیکن میں ہندستانی بھی ہوں۔''مولانا آزاد کا یہ خطبہ گویا ہندوستانی قومیت کے مینی فیسٹو کی حیثیت رکھتا ہے۔ تحریک آزادی کے دیگرقومی رہنما' قومی کلچراور نیشنازم کے پنجیدہ مسلہ پرکوئی معقول' مربوط اورقطعی نظریه پیش نہیں کر سکےلہٰ دامولا نا آ زاد کاموقف ہی کانگریس اور آ زاد ہندوستان میں قابل قبول ہوا۔اس فرقہ وارانہ ساسی ہجان کے زمانے میں قومی کلچر اور نیشلزم کے سنجیدہ مسلے برغور کرنے کی فرصت کسی کو نہی ۔ سیدعا برحسین کے مطابق ''اس کی فرصت کسی کو نہ تھی کہ تہذیبی مسائل کے بارے میں تعمیری نقطہ نظر سےغور کرے۔''

مولانا آزاد کے تصور قومیت کی عملی تعبیر تب سامنے آئی جب انھوں نے1946ء میں کیبنٹ مشن کے سامنے بطور کا گریس صدر، ہندوستان کو انڈین فیڈریشن کے نام پرمتحدر کھنے کے لیے ایک معقول حل پیش کیا جسے ہندومہا سجا، مسلم لیگ اور کا نگریس سمیت سجی فریقوں نے تسلیم کرلیا۔ گاندھی جی نے اس حل کو'قومیت کے

احساس کاتر جمان' قرار دیا۔مولا نا آزاد ہندوستان کوایک قوم اورا یک تہذیب تصور کرتے تھے۔کلچراورتومیت کی وحدت کے معنی ان کے نز دیک مشتر کہ کلچر،متحدہ قومیت اور مشتر کہ مفادتھا۔اس نظریے کی تبلیغ و تحریک آزادی کے دوران اپنی تحریر وتقریر میں کرتے رہے۔ انھوں نے سب کچھ برداشت کیالیکن اس نظریے ہے،جس بروہ چٹان کی طرح تمام عمر ثابت قدم رہے، مجھی مجھوتہ نہیں کیا۔ مولانا آزاداور کانگریس کے دیگر قومی رہنما تہذیبی اورسیاسی دونوں قتم کی تقسیم کے خلاف ساتھ الرتے رہے لیکن تقسیم ہند کے وقت مولانا آ زادا بنی لڑائی میں تنہا کھڑے رہے۔مولا نا آ زاد نے مادروطن کی آ زادی کے لیے بے انتها قربانیاں دی تھیں لیکن وہ اپنی ضدیر اڑنے نہیں کیونکہ متحدہ قومیت کے سب سے بڑے علمبر دارمہاتما گاندھی نے مجبور ہوکرتقسیم کوشلیم کرلیا تھا۔مولا نا آ زاد گاندھی جی کو ا پیز تصور تومیت کی جیتی جاگتی مثال مانتے تھے، جن کی رہنمائی میں انھوں نے اپنے ہم نہ ہب اور ہم وطن عوام کے ساتھ آزادی کی جنگ انگریزی سامراج کے خلاف لڑی تھی۔ بہر حال مولا نا آزاد نے بھی اپنی شکست تسلیم کرتے ہوئے سیاسی تقسیم کو قبول کرلیالیکن کلچر ك تقسيم كي تسليم كرنے ہے صاف انكار كرديا۔ اس طرح انھوں نے مشتر كەقومى كلچركومتحدہ ہندوستان اوراس کی آزادی پرتر جیح دی۔مولا نانے اپنے نظریے کا دفاع کرتے ہوئے کہا کہ'' قوم ایک ہےاوراس کی ثقافتی زندگی ایک ہےاورایک رہے گی۔ہم سیاس سطح پر نا کام رہے اوراس لیے ہم ملک توقشیم کررہے تھے۔لیکن اس کے ساتھ ساتھ ہمیں اپنے اس یقین کو قائم رکھنے کی کوشش کرنی چاہیے کہ ہماری ثقافت کا بٹوارانہیں کیا جائے گا۔'' مولا نا آ زاد نے اس ساسی تقسیم کوبھی ظاہری قرار دیا نہ کہ حقیقی معنوں میں۔انہوں نے اس تقسيم مثال کچھ يوں دي كه''اگرياني ميں ہم ايك چھڑي ركھ ديں تو بظاہراييا گلے گا كه یانی بٹ گیا ہے لیکن یانی تو جوں کا توں رہتا ہے اور جیسے چھڑی ہٹائی جاتی ہے تو ظاہری تقسیم بھی ختم ہوجاتی ہے۔''

مولانا آزاد نے بحثیت وزیر تعلیم تقسیم کے بعداکتوبر 1947ء کے ایک خط میں ہندوپاک کے درمیان ایج کیشنل اور کلچرل ریلیشنز کی ضرورت پر زور دیتے ہوئے کھا: ''ہندوستان کی تقسیم کا بیمطلب ہر گرنہیں ہونا چاہیے کہ دونوں ریاستوں کے تعلیم وثقافتی روابط میں انقسام وتحدید کے الگ الگ دائرے بن جائیں۔ آج جب ہم تمام اقوام عالم کوایک دوسرے سے قریب تر اور مربوط دیکھنا چاہتے ہیں تو اس سے زیادہ برقسمتی کی بات اور کیا ہو تکتی ہے کہ خود اپنے ملک کے اندر ایک دوسرے سے منقطع ہوجائیں۔''مولانا کا بید خیال دلچسپ ہے کیوں کہ وہ کلچرل ریلیشنز کے حوالے سے ہندوپاک کو'اپنے ملک کے اندر دوریاست' قرار دے رہے ہیں۔ ہندوستانی کلچرک متعلق مولانا آزاد کا تصور بالکل جدید ہے اور ثقافتی تکثیریت ( Pluralisim کی جبندوستانی کلچرک

کے بارے میں کہا کہ'' ہندوستان میں ہمیشہ ایک ہی ثقافت رہی ہے ہندوستانی ثقافت' جو زمانۂ قدیم' قرونِ وسطی اورعصرِ جدید کے رجحانات کا مجموعہ ہے۔''

1903ء میں آزاد نے اینا اخبار''لسان الصدق'' نکالا۔ اس کے پہلے ہی شارے میں انھوں نے ہندوستانی مسلمانوں کی ہندوؤں سے معاشرتی اشتراک کے نتیجے میں عربی اورا برانی رنگ کی جگہ ایک خاص ہندوستانی مخلوط رنگ پیدا ہونے کاتفصیلی ذکر کیا ہے۔ 1905ء میں برطانوی حکومت نے بنگال کا بٹوارا ہندوؤں اور مسلمانوں کے علاقوں کوعلیجدہ کرنے کے مقصد سے کہا۔اس سے ہندوسخت ناراض ہوئے اورانھوں نے حکومت کےخلاف انقلالی جدوجہدشروع کردی۔مولانا آزاد نے انقلابی رہنماؤں شیام سندر چکرورتی اور اربندوگھوش سے ملاقاتیں کیس اور انقلا کی گروپ میں شامل ہوگئے۔ ہندوانقلا بی'مسلمانوں کو برطانوی حکومت کا دوست اور ہندوستانی آزادی کے حصول میں ر کاوٹ سیجھتے تھے۔ آ زاد نے انقلا ہوں کو ہندوستانی مسلمانوں کے برخلاف ایران' مصر اورتر کی کے مسلمانوں کی جمہوریت پیندی اور حصول آزادی کی انقلانی جدوجہد سے واقف کرایا۔1908ء میں آزاد عراق شام' مصرٰتر کی اور فرانس کی سیاحت پر گئے۔اس سفر میں وہ ایرانی انقلابیوں' مصطفا کمال باشا کے پیروؤں اور پنگ ترک تح یک کے رہنماؤں سے ملے۔ آزادمسلم ممالک میں سامراج مخالف جمہوریت پیند جدوجہد آ زادی سے بہت متاثر ہوئے اور ہندوستان واپس آ کر ہندوستانی مسلمانوں کوقومی جدوجہد آزادی کی قیادت کے لیے تیار کرنے کامشن اینے ذمہ لیا۔اس مشن کے تحت آ زاد نے 1912ء میں الہلال اخبار کی اشاعت شروع کی۔الہلال نے اپنے قارئین میں قومیت کے انقلا بی خبالات سے ہلچل پیدا کر دی۔ آزاد کا مقصد پورا ہوا اور تین سال ہے کم مدت میں ہی ہندوستانی مسلمانوں میں قومیت کی روح بیدار ہوگئی۔ الہلال میں متعدد سیاسی اور ثقافتی موضوعات براینے خیالات سے آزاد نے قارئین میں قومیت کا شعور پیدا کیا۔اس کی یا داش میں حکومت نے انھیں شہر بدر کر کے جارسال کے لیے رانچی میں نظر بند کردیا۔ 1920ء میں رہا ہونے کے دوہفتوں بعد ہی گاندھی جی اور تلک کے ساتھ ایک میٹنگ میں خلافت تح یک اورسوراج کی تح یک کومشتر کہ پروگرام کے بطور چلانے کا فیصلہ لیا۔1923ء میں وہ کا نگریس کےصدر جنے گئے۔

مولانا آزادالہلال کی اشاعت کو ہندوستان کی قومی سیاست کے لیے بہت اہم مانتے تھے۔ 1922ء میں کلکتہ کے مجسٹریٹ کو انھوں نے ایک تحریری بیان دیا جس میں خلافت اور سوراج کی متحدہ قومی مجسٹریٹ کو انھوں نے ایک تحریری بیان دیا جس میں خلافت اور سوراج کی متحدہ قومی تحریک کو الہلال کی اشاعت کا نتیجہ بتایا۔ مولانا آزاد خلافت کی تحریک کے ذریعے مسلمانوں کو ہندوؤں کے ساتھ متحد کر کے ایک قومی جذبے سے تحریک آزادی کا حصہ بنانا عیابتے تھے۔ کیونکہ ان کے لیے بیصرف ہندوستان میں برطانوی سامراج سے حصول ترادی کا معاملہ نہیں تھا بلکہ وہ برطانوی سامراج کے غلام ایشیا اور مشرقی ممالک خصوصاً

مسلم مما لک کوبھی ہندوستان کے اس ہندومسلم اتحاد واشتر اک کی قوت سے آ زاد کرانا حاشتے تھے۔مولانا آزاداس اتحاد کو مشحکم وسیع تر اور دائی بنانا چاہتے تھے۔لہذاوہ دیگرتمام قو می رہنماؤں میں اتحاد کےمسکلے کوسب سے زیادہ اہمیت دیتے تھے۔ یہاں تک کہوہ اس اتحاد کے لیے سوراج کے مطالبے سے دستبرا در ہونے کو تبار تھے۔انھوں نے 1857ء کی جنگ آزادی کے طرز پرمسلمانوں خصوصاً علا کوتح یک آزادی کی قیادت کرنے اوراینے ہندوہم وطنوں کے ساتھ برطانوی سامراج کے خلاف متحد ہوکرتح یک چلانے کے لیے ا بنی ہرتح پر وتقریر میں ترغیب دیتے رہے۔مولا نانے ہندومسلم اتحاد کوایک نیشن سے تعبیر کرتے ہوئے متحدہ قومیت کے نظر ہے کا جواز میثاق مدینہ سے فراہم کیا کہ''اگررسول خدا مٹھی بھر قریش مکہ کے مقابلے میں اطراف مدینہ کے تمام قبائل سے اتفاق کر سکتے تھے تو آج اس عظیم الثان قوت کے غرور' گھمنڈ' خونخواری کے مقابلے میں جوتمام مشرق کی آزادی کو یامال کرنا جا ہتی ہے کیا ہندوستان کے مسلمانوں کا بدفرض نہیں ہے کہ اینے ہائیس کروڑ ہندوؤں کےساتھ مل کرایک ہوجا ئیں۔''مولانا آ زاد نے خلافت تح یک کو تح یک آزادی قرار دیالہٰذاتر کی میں خلافت کے خاتمے سے ان کے وسیع تریروگرام میں کوئی فرق نہیں آیا اوروہ ہنوز ہندوستان کی آزادی کے لیے سرگرم رہے۔ان کے پروگرام کی کامیابی کا انحصارمشتر که قومی گلچراورنیشنلزم کی ٹھوس بنیادیرِ قائم ایک آ زاد'جمہوری اور متحد ہندوستان کے تصور پرتھا۔ یہی وجہ ہے کہوہ ملک کی سیاسی تقسیم کے باوجود مشتر کہ کلچر کی بنیاد پروسیع تر ہندومسلم اتحاد کا سپنا شجوئے رہے۔ یہی وہ پروگرام تھا جس کی طرف انھوں نے 1954ء کی یار لیمانی تقریر میں اشارہ کیا تھا کہ' میں نے 40سال پہلے اپنی زندگی کا پروگرام ملک کی خدمت کا بنایا تھا۔ یہ بات میں کہدر ہا ہوں 1907ء کی جب میری عمرا ٹھارہ انیس برس سے زیادہ نتھی اور جب میں بنگال کی ریوالیوشنری پارٹی میں شریک ہوا تھا۔'' جواہر لال نہرونے آزاد کے اسی پروگرام کے بارے میں کہاہے کہ''وہ بھارت کی آ زادی ہےامپیریل طاقتوں ہے سلم ممالک کو بچانا چاہتے تھے۔''

تحریک آزادی کی پیچاسویں سالگرہ کے موقع پر معروف تاریخ دال پروفیسر پین چندرانے اپنے خطبے میں کہاتھا کہ'' آزادی کے لیے جدو جہد کرنے اور آزادی حاصل کرنے کے علاوہ ہندوستان کی جنگ آزادی کی سب سے بڑی دین وہ خواب تھا جس نے جنگ آزادی کی سب سے بڑی دین وہ خواب تھا جس نے جنگ آزادی کی ترغیب دی اور جس نے ایسے لوگوں کی ایک وراثت عطا کی جنہیں مضبوط اور متحد ہندوستان کی خواب تھا۔''مولا نا آزاد نے بھی سیاسی اور ثقافتی کیا ظرسے متحد مندوستان کا خواب تھا۔''مولا نا آزاد نے بھی سیاسی اور ثقافتی کیا ظرسے متحد آزاد کے مشتر کہ کچراور نیشنلزم کے بامعنی تصورات کی اہمیت اور افادیت دو چند ہوگئ ہے' آزاد کے مشتر کہ کچراور نیشنلزم کے بامعنی تصورات کی اہمیت اور افادیت دو چند ہوگئ ہے' نیصرف ہندوستان کے لیے بھی۔

ڈاکٹرارشاداحد، نظامت فاصلاتی تعلیم میں اسٹنٹ پروفیسر ہیں۔



## لسان الصدق كانوجوان انقلا في صحافي

پندرہ سولہ برس کی عمر ہی کیا ہوتی ہے؟ میے عمر تو لڑ کپن میں شار ہوتی ہے جب لوگ خوب بنسی ٹھٹھا کرتے ہیں اور بے فکری کی زندگی بسر کرتے ہیں لیکن اس لڑ کپن میں نوجوان آزاد پوری طرح سے علامہ اقبال کے اس شعر کا ترجمان تھے کہ:

> عقابی روح جب بیدار ہوتی ہے جوانوں میں نظر آتی ہے اسکو اپنی منزل آسانوں میں

جوال سالہ مولانا آزاد کا بیتا ترتھا کہ انسانی سوسائٹی میں کسی بھی انسان کو بلند مقام تب حاصل ہوسکتا ہے جب اس کے مضامین اخبارات ورسائل میں شائع ہوں اور اس سے بھی بلند مرتبہ تب حاصل ہوسکتا ہے وہ کسی اخبار بارسالہ کا ایڈیٹر ہو ۔ یہی وہ سوچ تھی یہی وہ کرتھی جومولانا آزاد کو صحافت کے میدان میں تھنچ لائی اور اردو صحافت بھی نئی فکرنئ روش سے آشنا ہوئی ۔ نومبر 1903 میں ابوالکلام آزاد کی الدین آزاد کیلئے وہ اہم مہینہ نابت ہوا جس میں انہوں نے اپنے صحافی بننے کی دیرینہ خواہش کی تعمیل ماہنا مہ 'لسان الصدق' جاری کرکے پوری کی'جس کا پہلا شارہ 20 نومبر 1903 کو ہادی پریس روڈ کلکتہ سے شاکع ہوا۔

لسان الصدق کی عمر اگر چیزیادہ نہیں رہی نومبر 1903 میں اس کی اشاعت کی ابتداء ہوئی اور 1905 میں کل تیرہ شارے کے ساتھ ہمیشہ کیلئے بند ہوگیا ۔لیکن اس مخضرمدت میں اس ماہنامہ نے اپنے مقصد اور نصب العین کے مطابق صحافت کی ۔لسان الصدق کی صحافت مولانا آزاد کی صحافت کی اس کے الصدق کی صحافت مولانا آزاد کی صحافت کی ابتداء ہوتی ہے۔اگر چہ ہندوستان میں اردوصحافت کا ابتداء ہوتی ہے۔اگر چہ ہندوستان میں اردوصحافت کا ابتداء ہوتی ہے۔اگر چہ ہندوستان میں اردوصحافت کا اتفاذ ہری ہردت رائے کے جام جہاں نماں کی اشاعت سے 1822 میں ہو چکا تھا 1857 کے غدر کا محرک اردوصحافت کو ہی ٹہرایا گیا۔اور دبلی اردواخبار کے مدیم مولوی محمد باقر کی شہادت کے ذریعہ پہلاشہید صحافی کا سہرا بھی اردوصحافت کے سر بندھا۔لیکن غدر کے بعد مقامی زبان کی صحافت اور بالخصوص اردوصحافت پرانگریز حکومت کا عماب نازل ہواجس سے اول کے مدرت موہانی اور ظفر علی خان نے انتواف کیا اور پھر مولانا آزاد کی آمد نے اسی باغیانہ روش کوختیار کیا جو اس کے خمیر میں ختی اور اردوصحافت ایک بار پھر سے تجد بداحیائے ملت اور آزادی ملک وقوم کی روش پرگامزن ہوگئی۔

لسان الصدق کے صفحات پر انہوں نے مسلمانوں کے معاشرتی رسوم ورواج پر جہال کھل کر کھا، وہیں علمی تراجم پر بھی کام کیا۔اس اخبار میں مولانا آزاد نے خودتو کھا

ہی دوسرے معتبر قلم کارول کو بھی اس کے مقاصد کو مدنظر رکھتے ہوئے لکھنے کی دعوت دی۔ یہی وجہ ہے کہ اس اخبار نے دن

دوگنی رات چوگنی ترقی کی اور ملک کے مشہورا خبارات نے اس کے علمی ادبی نداق کوسراہا۔ جیسا کہ ابوسلمان شاہ جہال پوری لکھتے ہیں۔

'' ملک کے مشہور جرائد واخبارات مثلا وکیل امرتسر پیسہ اخبارلا ہور' مخزن لا ہور' الله ور مخزن لا ہور' الله ور آباد وکن' معین الاخبار مرادآ باذریاض الاخبار گورکھ پورڈ کیسپ امرتسز ایڈورڈ گرے شاہ جہاں پور نظام الملک مرادآ بادنے اسکے معیار علم وصحافت' مضامین کے تنوع فکر کی نکتہ آفرینی مباحث کی جدت طرازی ترتیب و تہذیب کے حسن اسلوب کی شکفتگی' فکر کی نکتہ آفرینی مباحث کی جدت طرازی ترتیب پرداد تحسین کے پھول برسائے۔'' انشاء کی دار بائی' ندرت قلم کی پختگی اور مقاصد کی اہمیت پرداد تحسین کے پھول برسائے۔'' سب سے پہلے شخ عبدالقادر ایڈ پیرمخزن نے لسان الصدق کی اشاعت پر تبصرہ کرتے ہوئے کھاتھا۔

''الوالکلام کی الدین صاحب آزاد دہلوی نے جوعرصہ سے کلکتہ میں مقیم ہیں لسان الصدق نام کا ایک ماہوار رسالہ نکال کر ایک ہڑی کمی کو پورا کیا ہے اور وہ کمی یکھی کہ دارالسلیطت ہند کلکتہ میں اس وقت ہند وستان کی مشہور علمی زبان اردو میں کوئی رسالہ ہیں مولوی صاحب (مولا آزاد) کے نام سے نکلی تھا اس رسالہ کے مقاصد بہت مفید ہیں ۔مولوی صاحب (مولا آزاد) کے نام سے ہمارے ناظرین خوب واقف ہیں مخزن کے اوراق میں ان کے متعدد مضامین نکل چکے ہیں اس کے سوا نہیں ایڈیٹری سے بھی تعلق رہا ہے ۔کلکتہ کے ایک ہفتہ واری اخبار (احسن ہیں اس کے سوا نہیں ایڈیٹری سے بھی تعلق رہا ہے ۔کلکتہ کے ایک ہفتہ واری اخبار (احسن الاخبار) اور کھنو کے مشہور رسالہ خدنگ نظر کی ترتیب کی خدمت دیر تک ان کے سپر در ہی سے دان کی ذاتی قدرولیا قت اور واقفیت فن سے معلوم پڑتا ہے کہ بیر سالہ اپنے مقاصد کو پورا کر سکے گاہماری دعا ہے کہ ایسا ہی ہو ۔ (مولا نا آزاد کی ادبی صحافت ص ۲۰)''
نو جوان صحافی مولا نا آزاد کی عمر بھلے ہی اس وقت پندرہ سے سولہ برس سے زائد نہیں تھی ۔ لیکن ان کے اعلی خیالات ، بھیحت آ موزاور پر فکر تحریر نے بڑے صحافیوں اور قلم کارو لیون صرف اپنی طرف متوجہ کیا بلکہ انہوں نے بیم صوس کرلیا کہ اتن کم عمر میں اتنی بلیغ صحافت اور ساج کے تیکن اسے عظیم خیالات کسی عبقری شخصیت کے ہی ہو سکتے ہیں اور وہ صحافت اور ساج کے تیکن ان کے اور کو خوان جوزندگی میں پچھرگر ڈر زنا چا ہے جہیں ان رائی کے لیے مولا نا آزاد کی شخصیت مشعل راہ ہے۔

ڈاکٹر محد فریاد شعبہ ترسیل عامہ وصحافت کے اسوسیٹ پروفیسر ہیں۔

# مولانا آزاد كانظرييه



ڈاکٹر شفاعت احمر

لیکن وہ بہت روشن خیال تھے۔انہوں نے اسا تذہ کے تعلیمی و سابق رول وکر دار کو واضح کرنے کی کوشش کی ہے۔اسی طرح جدید ہندوستان میں ذریعہ تعلیم کے حوالے سے متوازی اور

عملی نقط نظر پیش کیا۔ انہوں نے ہندی اور غیر ہندی کے مسلے پرلوگوں کو جذبات کے بجائے عقل سے کام لینے کی تلقین کی اورافراط و تفریط کے خطروں سے بھی آگاہ کیا۔

مولانا' سائنس کا بخو بی استعال کرنے کی ترغیب دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ سائنس کے ذریعہ انسان کو عملی مقاصد حاصل کرنے کی کوشش کرنی چاہئے۔ان کا خیال ہے کہ اگرانسان محض ایک ترقی یافتہ حیوان ہے تو وہ سائنس کے ذریعہ صرف اور صرف انہیں اغراض و مقاصد کو حاصل کرنے کی کوشش کرے گا جن کی بنیاد حیوانی جذبات اور جبلتوں پر کھی گئی ہے۔اس کے برخلاف اگروہ ذات الہی کا ایک پرتو ہے۔ تو سائنس کو بھی اللّد کی مشیت کی بحیل کا وسیلہ بنائے گا۔مولا نا کا خیال تھا کہ ہماری تعلیم کی روح مشرقی اور ہندوستانی ہونی چاہئے تا کہ لوگ ایسے تہذیبی اقد ارکو پہچانیں اور اس کے سرچشموں سے ہندوستانی ہونی چاہئے تا کہ لوگ ایپ تہذیبی اقد ارکو پہچانیں اور اس کے سرچشموں سے فیض حاصل کر س۔

ہندوستان کے قدیم وجدید، دانشوروں اور سیاستدانوں میں بہت کم لوگ ہیں جنہوں نے الیے دورس اوراہم کارنا ہے انجام دئے ہوں جوکام مولانا نے انجام دیئے جنہوں نے الیے دورس اوراہم کارنا ہے انجام دئے ہوں جوکام مولانا نے انجام دیئے ہیں۔ ان کی تلخیص کچھ اس طرح ہے (۱) تعلیم بالغاں کے تصورات (۲) چھ برس سے چودہ برس کے بچوں کی تعلیم کولازم کرنا (۳) ثانوی اور اعلی تعلیم کی سطح کو بلند کرنا (۴) مشرقی علوم وفنون اور ادب میں تحقیق اور ریسرج کوفروغ دینا (۵) سائنسی تحقیقات اور تکنیکی تعلیم کے فروغ کے لئے دروازہ کھلے رکھنا (۲) سائنس اور تکنالو جی کی اصطلاحات کو قومی زبان (ہندی) میں منتقل کر کے بڑے پیانے پرمنصوبہ بنانا اورا نگریز کی تعلیم بالخصوص سائنس کے شعبوں میں انگریز کی کے انحصار سے ہوشیاری کے ساتھ علیحدہ ہونے کی صورت پیدا کرنے کی کوشش قابل ذکر ہے۔

اس طرح ہم دکھ سکتے ہیں کہ مولانا ابولکلام آزاد ایک عالم ہی نہیں بلکہ ایک روثن خیال رہنما بھی شح جنہوں نے قدیم علوم کے احیاء کے ساتھ ساتھ جدید علوم کو بھی ضروری سمجھا تا کہ ہندوستانی قوم جدید تقاضوں کی بخیل کر سکے لیکن افسوس کہ عصر حاضر میں نئی نسل کے نوجوان مولانا کے افکار ونظریات سے بہت دور ہو گئے۔ان کو چاہئے کہ مولانا کی شخصیت اور علمی کارنا موں کو بیش نظرر کھتے ہوئے ان کے تعلیمی نظریات وخیالات سے استفادہ کریں۔

ڈاکٹر شفاعت احمد، کالح آفٹیچرا بچوکیشن در بھنگہ میں اسٹنٹ پروفیسر اور کامران مانو ماڈل اسکول، در بھنگہ کے پرنیل میں مولانا ابولکلام آزادایک عظیم دانشور اور مفکر سے۔ ان کی شخصیت کے گئی پہلو عیاں ہوتے ہیں وہ بیک وقت خطیب ، مقرر ، انشاء پرداز ، مشہور عالم دین ، جنگ آزاد ی کے مردمجاہداور جدید ہندوستان کے معمار سے۔ ان کا خاندان علم وقصل اور رشدو ہدایت کے ساتھ ساتھ حق وصدافت کا علم بردار رہا ہے۔ مولانا کے خاندان والے دبلی سے ترک وطن کر کے کے ۱۸۵ء سے پہلے عرب چلے گئے۔ ان کے والدمحتر ممولانا خیرالدین اپنے وقت کے ایک مشہور اور جید عالم دین تھے۔ اور جن کی مختلف موضوعات پر گئی کتابیں منظر عام پر آئیں اور کافی مقبول ہوئیں۔ مولانا آزاد کے والد کی شادی ایک عرب خاتون منظر عام پر آئیں اور کافی مقبول ہوئیں۔ مولانا آزاد کے والد کی شادی ایک عرب خاتون سے ہوئی جس کے بعد وہ عرب ہی میں قیام پنہ بر یہو گئے۔ مولانا کی پیدائش ۱۸۸۸ء میں میں ہوئی اور حرم ہی میں بسم اللہ خوانی ہوئی۔

مولانا آزاد بجین ہی سے بہت زبین تھے خودان کا بیان ہے کہ میں جس چیز کو پڑھ لیتا ہوں کہ سال بعد بھی معلوم ہوتا ہے کہ میں نے ابھی ابھی پڑھا ہے جس کا ذکر انہوں نے دینے ابھی کیا ہے۔ مولانا آزاد کا مطالعہ بہت وسیع تھا۔ وہ مختلف موضوعات پرطویل تھا۔ وہ مختلف موضوعات پرطویل تھے۔ آزاد کے تعلیمی نظریہ اور مختلف مین نظریہ اور



عصری معنویت کی افادیت آج برقرار ہے۔ آزاد نے اپنی تمام مصروفیات کی وجہ سے عام ماہر بن تعلیم کی طرح اپنا کوئی مبسوط نظر بیٹی نہیں کیا۔ انہو نے ملک وملّت اور دنیا کا مستقبل کی طرح اپنا کوئی مبسوط نظر بیٹی نہیں کیا۔ انہو نے ملک وملّت اور دنیا کا مستقبل کس طرف اور کیسے گامزن ہوجیسے امور پراپنے خیالات ونظریات کو پیش کرتے ہوئے بعض ایسی باتیں کہیں جن سے ہم تعلیم کے تمام شعبوں میں ان کی تجاویز سے رہنمائی حاصل کر سکتے ہیں۔ مولانا نے تعلیم کے میدان میں خصوصی توجہ دی اور روایتی طریقہ تعلیم کے بجائے عصری انتخاری کی وکالت بھی کی۔ مولانا کی ابتدائی تعلیم سے لیکر سیاست میں داخل ہونے تک ان کے مختلف خطبات ، تحریری و تعلیمی افکار ونظریات سے استفادہ کرنا ہمارے لئے ضروری ہے۔ جب وہ آزاد ہندوستان کے اوکار ونظریات سے استفادہ کرنا ہمارے لئے ضروری ہے۔ جب وہ آزاد ہندوستان کے اولین وزیر تعلیم ہوئے اور انہوں نے جو تعلیمی نظر بیٹین کیاوہ بھی لائق مطالعہ ہے۔ اولین وزیر تعلیم ہوئے اور انہوں نے بونیورسٹی اور درسگاہ سے یا قاعدہ تعلیم عاصل نہیں کی مولئا نے گر جہ کسی کالجی ، بونیورسٹی اور درسگاہ سے یا قاعدہ تعلیم عاصل نہیں کی

## ہندوستان کے لیمی خاکے برمولانا آزاد کے انمط نقوش



ڈاکٹرشکیل احمد جیبی

قائم ہوئی، زراعت اوردیبی ترقی کے لئے انڈین کونسل فار ایگریکلچرل ریسرچ بنایا گیا اور طب میں تحقیقات کے لئے انڈین کونسل فارمیڈیکل ریسرچ بنی۔اس طرح پورے ملک میں اعلیٰ ترین سائنسی ریسرچ کے ادارے وجود میں آگئے۔

انڈین کونسل فار ہشاریکل ریسرچ اور انڈین کونسل فارسوشل سائنس ریسرچ قائم ہوئیں۔جن کے تحت تاریخ، معاشیات، اقتصادیات اور ساجیات جیسے علوم کوفروغ حاصل ہوا۔ مولانا کو تاریخ سے خاص مشغف تھا اور برطانوی موزخین کی کھی ہوئی تاریخ کو غلط اور ملک کی سالیت کے لئے خطرناک تصور کرتے تھے اسی وجہ سے شہور مورخ ڈاکٹر تارا چند کی صدارت میں ماہر موزخین کی ایک کمیٹی کے ذریعہ آزادی کی تاریخ کو نئے سرے سے چارجلدوں میں کھوا کرشائے کروایا۔

ہندوستانی تہذیب اور ثقافتی نیرنگیوں کو یکجا کرنے کی غرض سے انڈین کونسل فار کلچرل ریسرچ اور انسٹی ٹیوٹ آف انٹزیشنل اسٹڈیز اپنی سر پرستی میں شروع کی۔ اسی طرح نیشنل گیلری آف آرٹ نیشنل میوزیم نیشنل آر کا ئیویز نیشنل لائبر ریں اور محکمه آثار قدیمہ جیسے اہم اداروں پر بھی مولانا کی وزارت میں خصوصی توجہ دی گئی۔

مولانا آزادخود بھی ایک بلند پایدادیب تھے۔ادبیات اور فنون لطیفہ کے فروغ کے لئے اپنی وزارت میں تین اہم اکا دمیاں قائم کیں۔ادب کے لئے ساہتیہ اکا دمی، رقص وموسیقی کے لئے ساہتیہ اکا دمی اور مصوری کے لئے للت کلا اکا دی۔ بیر تینوں اکا دمیاں مولانا کی سرپر بیتی اور سربر اہی میں کام کر رہی تھیں۔ان اکا دمیوں کے ذریعہ ہندوستانی ادبیوں کی تخلیقات کوعلاقائی زبانوں میں شائع کیا جا تا اور اچھے تخلیق کار مصور، موسیقار اور مجسمہ ساز کو انعام و کرام دیا جا تا تھا۔ادب کے فروغ کے لئے ایک ادارہ نیشنل کیسے موسیقار اور مجسمہ ساز کو انعام و کرام دیا جا تا تھا۔ادب کے فروغ کے لئے ایک ادارہ نیشنل کیسٹ پر کرسٹ قائم کیا گیا جس کے تحت مختلف موضوعات پر کتابیں شائع کر کے کم قیمت پر لوگوں کو فراہم کی جاتی ہیں۔اس طرح ان اداروں نے مختلف علاقوں کی تہذیب کو ادبی و فی سانچہ میں ڈھال کر ملک کوقو می سیجہتی اور وحد ہے کی لڑی میں برودیا۔

مولانا آزاد کی وزارت نے نہ صرف ہندوستانی تہدیب و ثقافت کو فروغ دینے اور پروان چڑھانے کی کوشش کی بلکہ دوسرے ممالک سے ثقافتی اور تہدنی رشتے استوار کرنے میں بھی اہم ذمہ داری نبھائی۔اس مقصد کے لئے مولانا نے ایک طرف انڈین کوسل فار کلچرل ریلیشنز نامی ادارہ قائم کرکے ماہر اور ہونہار فنکاروں کو دیگر ممالک کے دورے کاموقع فراہم کیا اوردوسرے ممالک کے ایسے ماہرین کواپنے بیہاں مروجھی کیا۔اس ملسلے کی ایک کوشش عربی جبلہ ' ثقافتہ الہند' عبدالرزاق ملے آبادی کی ادارت میں جاری کیا۔

**ڈاکٹرشکیل احمد بیبی ،** آرٹس اینڈ سانس کالج فارویمن سری نگر بشمیر میں اسلامک اسٹڈیز کے اسٹنٹ پروفیسر ہیں

آزاد ہندوستان کے پہلے وز رتعلیم مولا نا ابوالکلام آزاد اپنیلیمی نظریات و افکار کے اعتبار سے اپنے عہد کے عام تعلیم یا فتہ دانشور طبقہ میں ممتاز اور نمایاں حیثیت کے مالک ہیں۔ مولا نا آزاد ہندوستان کی تعلیمی پالیسی کے ایک الیسے معمار ہیں جنہوں نے اپنی منفر د تعلیمی بصیرت اور وسعت فکر ونظر سے اپنے بعد آنے والے تعلیم یا فتہ طبقہ کے فکری رجحانات اور تعلیمی اقدار کی تشکیل کی۔ مولا نانے جس دور ہیں آئکھیں کھولیل اس سے تقریباً ایک صدی پہلے ہی ہندوستان میں پوراتعلیمی نظام بے جان ہوکر اپنی معنویت اور افادیت کھو چکا تھا۔ خاص طور پر تعلیم میں دین و دنیا کی تفریق نے دینی اور عصری دونوں تعلیمی اداروں کو بے معنی اور غیراہم بنادیا تھا۔ مولا نا آزاد کے زدیک علم محض دینی علوم اور مغربی سیکور علوم سے آگہی کا نام نہیں ہے بلکہ علم کا مقصد انسان کی ہمہ جہت ترقی اور نشو ونما ہے۔ کیونکہ تعلیم کا مقصد انسان کی ہمہ جہت شخصیت کی کممل تعمیر کا نام تعلیم ہے۔ مولا نا آزاد ' علم کوخدا کی پاک امانت' سیمجھت تھے۔

مولانا ابوالکلام آزاد ۱۵ ارجنوری ۱۹۴۷ء سے ۲۲ رفروری ۱۹۵۸ء تک تقریباً گیارہ سال ہندوستان کے وزیر تعلیم رہے۔ انھوں نے وزیر تعلیم کی حیثیت سے ہندوستان میں تعلیم کے تقاضوں کو سمجھا اور منصوبہ بند طریقے سے آزاد ہند کی تعلیمی پالیسی کوایک مثبت رخ دینے کی کامیاب کوشش کی اور ڈاکٹر تارا چند، پروفیسر ہما یوں کبیر اور خولجہ غلام السّید بن جیسے ماہر بن تعلیم کے تعاون سے اپنے اس منصوبہ کو مملی جامد بہنایا۔ اس طرح مولانا نے آزاد ہندوستان کے تعلیمی نظام کی الیم مشحکم اور مفہوط بنیا دیں استوار کردیں جن کی وجہ سے آئ ہمارا ملک دنیا کے نقشہ میں علوم وفنون میں مہارت اور سائنس و نگنالو جی کی ترقی کے اعتبار سے اپنی ایک نمایاں شناخت رکھتا ہے۔ یہ ایسی ہمہ گیراور پائدار بنیادیں ہیں جو ستقبل میں اس راہ کے مسافروں کے لئے ہمیشہ سنگ میل کا کام کرتی ربیں گی۔

مولانا کی وزارت کے دور میں بنیادی تعلیم سجی بچوں کے لئے مفت اور لاز می قرار دی گئی۔ بنیادی تعلیم کے اسا تذہ کے لئے کالج کھولے گئے۔ سینڈری ایجو کیشن بورڈ اور سینڈری ایجو کیشن کی آل انڈیا کونسل کا قیام عمل میں آیا۔ اسا تذہ کی تقرری اور ان کی شخوا ہوں میں اضافہ کیا گیا۔ معذور بچوں کی تعلیم بالغان اور شبینہ اسکول کا انتظام کیا گیا اور اس سلسلے میں ریاستوں سے لے کر اقوام متحدہ کے عالمی ادارہ پونیسکو تک سے مدد گیا دارہ پونیسکو تک سے مدد کی عالمی ادارہ پونیسکو تک سے مدد کی گئی۔ اعلیٰ تعلیم کے فروغ کے لئے چہتا منی دیش کھے کی گرانی میں یو نیورش گرانٹس کمیشن کی گئی۔ اس ادارے نے مالی تعاون اور نظریاتی رہنمائی کے ذریعہ پورے ملک میں یو نیورسٹیوں اور کالجوں کا جال بچھا دیا۔

سائنس اور نگنالو جی کے میدان میں تعلیم کو وسعت دینے کے لئے شانتی سروپ کھٹنا گرکی سربراہی میں سائنس کا اعلیٰ تحقیقاتی ادارہ قائم ہوا۔صنعت وٹکنالو جی میں کام کرنے والے سائنسی اداروں کے لئے انڈین کونسل فارا مگر کیکچرل اینڈ سائنٹفک ریسر ج



#### عولا کا اگراوی مسلم میں تمام مسائل حل کرنے کے پیروکارتھے۔ مگروہ اس طرح ہرگز

نعليم نسوال كي الهميت مولانا آزاد كي نظر ميں

تمام مسائل علی کرنے کے پیروکار تھے۔مگر وہ اس طرح ہر کز پیجا تقلید کے خواستگار نہیں تھے جولوگوں نے ابنی سہولت کے

اعتبار سے اپنی ضرورت کے مطابق ڈھال لی ہو عورتوں کوکیسی تعلیم دی جائے اوراُس کے انتظامات کی صورت کیا ہو،اس پرجھی مولانا آزاد نے اپنے تاثر ات رقم کیے ہیں۔

دوتعلیم نسواں سے متعلق اس وقت تک جتنی را ئیں شائع ہوئی ہیں،ان کا محصل ہے ہے کہ پرائیویٹ مکا تب جاری کئے جائیں یا ہرخاندان کے لئے علا حدہ علا حدہ مکتب بناد نے جائیں۔ ہم پوچھتے ہیں کہ اس قتم کی تعلیم سے عورتوں کو کون سافائدہ حاصل ہوگا؟ اس تعلیم سے جس قدرلیافت عورتوں کو حاصل ہوگا اس سے بدر جہاا پھی لیافت قدیم خاندانوں کی خواتین میں موجود ہے۔خود ہمارے خاندان میں ہراڑی کے لئے اردو فاری اور دبینیات کا پڑھنا لازی ہے لیکن نہ اس سے وہ فائدہ حاصل ہوتا ہے۔جس کی فاری اور دبینیات کا پڑھنا لازی ہے لیکن نہ اس کے والد پراچھا اثر پڑتا ہے، نہ وہ میں تمنا ہے، نہ وہ کو میں تمنا ہے، نہ وہ کا کہ موال کو مائی گڑھ منتقلی نومبر 1903 ، (بہ حوالہ فکر ونظر، ابول کلام آزاد۔ پر فیسر ڈریا کے مسین صفحہ۔ 173)

مولانا آزادگی شخصیت کوئی مختاج تعارف نہیں ہے۔ آزاد ہندوستان کے پہلے وزرتعلیم کاعہدہ ملناہی کسی عام سیاست دال یاعام خیالات سے ہٹ کر کسی غیر معمولی شخص کی بہچان ہے۔ انہول نے اس منصب کی لاج رکھی اوراس کا مان بڑھایا۔ کمز ورطبقوں کی بہچان ہے۔ انہول نے اس منصب کی لاج رکھی اوراس کا مان بڑھایا۔ کمز ورطبقوں کی فلاح و بہبوداورخوا تین کو تعلیمی میدان میں بڑھاواد ینے میں ان کا خاصاا ہم رول رہا ہے۔ آج اگر ملک کی آدھی سے زیادہ عورتیں تعلیم یافتہ ہیں اور دنوں دن اس میں اضافہ ہوتا جارہا ہے تو بیانہیں کی مرہونِ منت ہے۔ ہزاروں۔ لاکھوں کی تعداد میں اعلیٰ اور متوسط عہدوں پرعورتوں کی تقرری اس بات کی ضامن ہے کہ عورتوں نے اپنے حقوق کی بہچان کر کی ہیں اوروہ ملک وقوم کی خدمت میں کہیں بیچھے مولا نا آزاد کے ترقی لیندانہ اقدامات کر اپنے فرکض انجام دے رہی ہیں۔ اس کے بیچھے مولا نا آزاد کے ترقی لیندانہ اقدامات کی اور نہ ہی دوسر بے لوگوں کی طرح کہیں کوئی حیلہ حوالہ کیا اور نہ کسی طرح کا کوئی گریز کیا کی اور نہ ہی دوسر بے لوگوں کی طرح کہیں کوئی حیلہ حوالہ کیا اور نہ کسی طرح کا کوئی گریز کیا بلکہ سیاسی ، ساجی اور نہ ہی ، اقتصادی ، سیاسی غرض ہر مجاذ پر ثابت قدی کا ثبوت دے رہی خواتین اپنی ساجی ، تقلیمی ، اقتصادی ، سیاسی غرض ہر مجاذ پر ثابت قدی کا ثبوت دے رہی

محتر مدوجیتا پرویز کالح برائے تدریس اساتذہ "منجل کی اسٹینٹ پروفیسر ہیں۔

انیسویں صدی کے آوا خرمیں ہی برطانوی نوآبادیات پرضر بیں پڑنے لگیں اور دنیا جمہوریت کے پھیلاؤ میں سرگرم عمل نظر آنے لگے۔تعلیم کے کیساں مواقع اور برابری کے لئے جذبات اجرنا شروع ہوئے۔جنس اور معیشت دونوں آزاد یوں نے اس دنیا کوجو نیا خواب دیا، اس نے خواتین کو پدری نظام کا نئات میں ایک کارگر رول انجام دینے کا موقع دیا۔ ایسے ہی موڑ پر مصر کے فرید وجدی کی عربی زبان میں تخلیق ''المراۃ المسلمہ'' جس میں عورتوں سے متعلق کی سوالوں کو بالکل نئے خیالات کی روشنی میں دیکھنے کی کوشش کی گئی تھی، فدہب کی روشنی میں ان کے جوابات بھی دئے گئے تھے۔ اس کتاب کومولا نا ابوالکلام آزاد نے اردومیں ترجمہ کیا اور اس برعالمانہ مقدمہ بھی لکھا۔

مولانا ابوالکلام آزاد عورتوں کے دفاع میں سب سے پہلے سائنسی تاویلات پیش کرتے ہیں۔عورت اور مرد کی خدا داد صلاحیتوں میں کوئی فرق نہیں۔اگر آسمان سے تاریح توڑلا نا مرد کی دسترس میں ہے تو عورتیں بھی بیکام بہ سہولت کر سکتی ہیں۔وہ پورپ کی نئی تعلیمی روشنی کا سہارا لیتے ہوئے ورتوں اور مردوں کے عدم مساوات کے ساجی فلسفے کو چیلنج کرتے ہیں۔

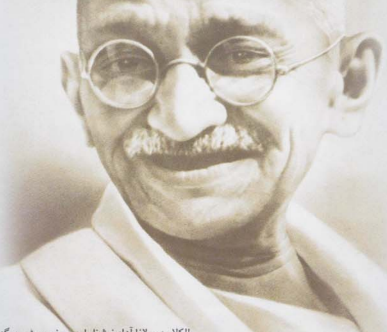
مولانا ابواکلام آزاد نے عورتوں کی تعلیم ، پردے، ان کے حقوق غرض تمام موضوعات پرقلم اٹھایا ہے۔ مولانا ابوالکلام کامضمون ' تعلیم نسواں ' علی گڑھ میگزین کے نوم بر 1903 کے خاص شارے میں شائع ہوا تھا۔ جس کا عنوان تھا ' ہم اور ہماری خوا تین ' اس مضمون میں مولانا آزادعورتوں کی تعلیم کے بارے میں نہایت حوصلہ مندی سے نہ صرف اظہار خیال کرتے ہیں بلکہ ستقبل کے راستوں کی نشا ندہی بھی فرماتے ہیں۔ عورتوں کی فلاح و بہود کے تعلق سے مولانا آزاد کے تصورات جانے کا ایک بہترین وسیلہ ' ترجمان القرآن ' ہے۔ خاص طور سے سورہ ء ' النساء' کی تغییر میں مولانا کہترین وسیلہ ' ترجمان القرآن ' ہے۔ خاص طور سے سورہ ء ' النساء' کی تغییر میں مولانا کو بھی میں عملوہ تھا کہ پیغلط نبی صدافت کی طرح لوگوں کے حقوق مساوی نہیں ہیں۔ مولانا کو بھی میں معلوم تھا کہ پیغلط نبی صدافت کی طرح لوگوں کے ذہن ودل میں موجود ہے۔ اس لئے قرآن کے ترجمے اور تغییر دونوں میں ان مسکوں پر دبن ودل میں موجود ہے۔ اس لئے قرآن کے ترجمے اور تغییر دونوں میں ان مسکوں پر موجود ہے۔ اس لئے قرآن کے ترجمے اور تغییر دونوں میں ان مسکوں پر موجود ہے۔ اس لئے قرآن کے ترجمے اور تغییر دونوں میں ان مسکوں پر مودوں اور تاریخی وقوعات پر متوجہ ہوئے ہیں۔ مولانا کو اندیشہ ہے کہ آخصیں اٹھی مرد کی ضرورتوں اور تاریخی وقوعات پر متوجہ ہوئے ہیں۔ مولانا کو اندیشہ ہے کہ آخصیں اٹھی میں تیکر نے کی کوشش کی ہے۔ جنوں نے قرآنی تعلیمات کو ایک بند سے کے جو کئے میں قبیر کرنے کی کوشش کی ہے۔

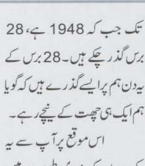
مولانا آزاد فرہب اسلام کی پیروی کرتے تھے اور قران وحدیث کی روشنی میں

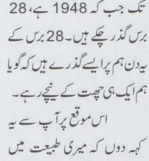
## مہاتما گاندھی کی یادگار

( گاندھی جی کے حادثہ قبل کے چندہی روز بعد فروری 1948 میں کانسٹی ٹیوش کلب (نئی دہلی) میں ایک اجتماع ہوا تھا، جہاں بیدسئلہ زیر بحث تھا کہ گاندھی جی کی یادگار کس شکل میں قائم کی جائے۔اس جلے کی صدارت مولانا آزاد نے فرمائی تھی۔ بیان کی صدارتی تقریر کا قتباس ہے۔)

مہاتما گاندھی کی ہستی تاریخ عالم کی ان چیندہ ہستیوں میں سے ایک تھی۔وہ دنیا کی ان تمام حد بندیوں سے بلندتر تھے۔اوران کی نگاہ میں ہرقوم اور ہروطن، ہرنسل اور ہر گروہ ایک ہی حیثیت رکھتا تھا۔اوروہ ہرایک کی خوبیوں کو اپناتے اور پسند کرتے تھے۔ جہاں تک میری یادداشت کام کرتی ہے، مجھے ان کا تعارف سب سے پہلے 1908ء میں ہوا، جب کہ والد مرحوم نے انتقال فر مایا يجبيكي، ٹرانسوال وغيره ميں والد مرحوم نمایاں حیثیت رکھتے تھے۔اور ان اطراف میں ان کے بہت سے مریدین و معتقدین تھے۔ان دنوں گاندھی جی ان اطراف کے حالات سے دلچیں لے رہے تھے اورٹرانسوال کانگریس کے پروگراموں میں سرگرم عمل تھے۔اس وقت مجھے ایک ٹیلی گرام ملاجس کے بنیچے گاندھی جی کے دستخط تھے۔انہوں نے اس ٹیلی گرام میں والد مرحوم کی تعزیت کی تھی۔اس کے بعد 1918 تک مجھےان سے خط و کتابت یازیارت وملاقات كالموقع نه ملا-1918 ميں جب ميں رائجي جيل ميں نظر بند تھا ان دنوں گاندھی جی بہار کے دورے کے لیےآئے اور انہوں نے ایک شخص کے ذریعہ مجھے جیل میں پیغام بھیجا کہ میں بہارآیا ہوا ہوں ،اورتم سے ملنا جا ہتا ہوں مگر گورنر بہارنے مجھے اس کی اجازت نہیں دی۔اس کے بعد جب میں را کچی جیل ہے رہا ہوا اور ایک جلسہ میں شرکت کے لیے 1920 کی 20 جنوری کو دبلی آیا، تو تھیم اجمل خال صاحب مرحوم كے مكان يرسب سے يہلے مجھے گاندھى سے نياز حاصل ہوا۔ اس دن سے آج







ایک طرح کانقص اور خامی ہے۔ وہ یہ کہ جب تک کسی کی کوئی خصوصیت میرے سامنے نہ آ جائے ، جومیرے د ماغ پر چھاجائے اور میری گردن کو د بالے ،اس وقت تک وہ مجھا ہے سامنے جھکانہیں سکتا۔''میری گردن کی رکیس بخت ہیں۔''میرے سامنے جب کوئی د ماغ آتا ہے، تو پہلے میراذ ہن اس کے خلاف ہی جانا حابتا ہے۔ یہاں تک کدوہ میرے ذہن کواپنی مضبوط گرفت میں لے لے۔ چنانچداب میں پہلی د فعه مہاتما جیسے ملاءاس وقت میں ان کامعتقد نہیں تھا۔میری آنکھوں پراعتقاد کی پٹی نہ تھی جوانسان کی آنکھوں کو بند کر دیا کرتی ہے۔لیکن اس کے بعدان کی ہر ہر چیز نے ان کی عظمت کومیرے دل میں رائخ کردیا۔ اور جو دن گذرا میرا اعتقاد ان کے بارے میں بڑھتا ہی چلا گیا۔ہم دوآ دمیوں کوان سے انتہائی قربتھا اورہمیں بہت طویل موقع ملا۔ وہ ایک تھلی ہوئی کتاب تھے، جس کا ہر ورق کھلا ہوا، ہرسطح روثن اور برلفظ دهلا ہوااور ہرحرف چیکتا ہوا تھا۔

آج تمام دنیامیں شایدان ہی کی زندگی الیئھی،جس کا ایک حرف بھی چھیا جوانہ تھا۔ بدانسانیت کی عظمت کے لیےسب سے بردی کسوئی ہے اور اس معیار پر اترنے والے تمام تاریخ انسانی میں صرف چندانسان ہوئے ہیں جنہیں آپ اپنی انگلیول پر گن سکتے ہیں۔

جن کوتمام دنیا کی حد بند بول نے الجھانے کی کوشش کی الیکن وہ الجھ نہ سکے۔ تمام بند شوں نے ان کا دامن پکڑنا جاہا، مگر وہ گرفت میں نہ آ سکے۔میرے نز دیک گاندهی جی کی سب سے بردی عظمت یہی ہے۔

آج ہم ان کی کوئی بھی یادگار بنائیں، وہ نامکمل ہوگی۔ جب تک کہوہ ان کی اس سربلندی کوظا ہرنہ کرے۔اس لیے مجھے آپ سے بیکہنا ہے کہ گاندھی جی کی یادگار اس شکل میں ہونی جاہئے جومہاتما جی کی اس سربلندی کو ظاہر کرے۔ آنے والی نسلوں کو ا بنی خاموش زبان سے بتادے کہ مہاتما جی کامشن اور مقصد حیات پیتھا، جود نیا بھر کے زائرین کواپنی زبان حال ہے گاندھی جی کی عظمت وبلندی کی تاریخ بتا سکے۔

آپ کنٹی ہی یادگاریں بنالیں ،لیکن وہ برکار ہیں جب تک کہان کی انگی اس عالمگیرسیائی کی طرف ندا تھے جو گاندھی جی کے پیشِ نظرتھی۔

("خطبات آزادٌ مرتبه ما لك رام)



